Леонтьев Я.Ю.
магистр, директор Координационного центра Калужского государственного университета 
Лутовинов В.И.
д.филос.н., профессор РАНХиГС при Президенте РФ

ДУХОВНО-РЕЛИГИОЗНЫЕ ОСНОВЫ ПАТРИОТИЗМА И 	ПАТРИОТИЧЕСКОГО ВОСПИТАНИЯ КАК СТЕРЖНЯ СТАНОВЛЕНИЯ 	И РАЗВИТИЯ РОССИЙСКОЙ ГОСУДАРСТВЕННОЙ ЦИВИЛИЗАЦИИ

Ключевые слова: духовность, Бог, любовь, Отечество, Россия, государство, народ, история, религия, церковь, служение, воспитание, долг, борьба, защита, воинство, добродетели, традиции, победа.
Keywords: spirituality, God, love, Motherland, Russia, state, people, history, religion, church, service activities, upbringing, debt, fighting, protection, army, The virtues, traditions, victory.

Понятие «патриотизм» родилось в Древней Греции, и изначально не имело общегреческого характера. «Филополис» – любовь к своему городу-полису лишь со временем выросла до собственно «патриотизма» – «филопатрии», любви к Отечеству. В процессе распада полисных ценностей и становления Эллады как государства, патриотизм обретает новый, общегреческий статус, одновременно приобретая нравственный, этический аспект. 
«Духовным» базисом греческого патриотизма было языческое многобожие, определявшее его устремленность к материальному миру, к земному благополучию. Но в то же время древнегреческие философы стали предтечей нового исторического периода человечества. Их труды, уже наполненные духовным содержанием, идеальным восприятием многих явлений, способствовали прогрессивному развитию религиозного сознания.
Другим типом патриотизма, возникшим в тот же период человеческой истории, был патриотизм иудеев. Истинный патриот в иудаизме духовен, соединен с праотцами и их духовным наследием. Это наследие воплотилось не только в вере предков, но и в соединенном с этой верой слове «отец». Отсюда и «Отечество» – единство народа Божия, сплоченного единой религией, племенной и языковой общностью, территориальной принадлежностью – землей Израильской и ее столицей – Иерусалимом, ставшим главным духовным и политическим центром богоизбранного народа. Но языческое тяготение к благам материального мира все же возобладало над духовностью в основной массе иудеев, отвергших и распявших обетованного Мессию, утверждавшего приоритет «Царства не от мира сего».
Истинное духовное наполнение понятие «патриотизм» обретает в христианстве. Русский религиозный философ Ильин И.А. (†1954) в своей работе «Путь духовного обновления» так характеризовал христианский патриотизм:
«Нечто, взятое само по себе, в отрыве от духа, – ни территория, ни климат, ни географическая обстановка, ни пространственное рядомжительство людей, ни расовое происхождение, ни привычный быт, ни хозяйственный уклад, ни язык, ни формальное подданство – ничто не составляет Родину, не заменяет ее и не любится патриотической любовью <…> ибо родина есть нечто от духа и для духа»[footnoteRef:1]... [1: Ильин И.А. Путь духовного обновления. – М.: Институт русской цивилизации, 2011. – С. 165.] 

«Патриотизм живет лишь в той душе, для которой есть на земле нечто священное, и прежде всего святыни своего народа. Именно национальная духовная жизнь есть то, за что и ради чего можно и должно любить свой народ, бороться и погибнуть за него. В ней сущность Родины, та сущность, которую стоит любить больше себя»[footnoteRef:2]. [2: Там же, с. 10.] 

Кратко и ёмко определил сущность любви к Отечеству в «Слове II» 25 февраля 1907 г. св. праведный Иоанн Кронштадтский (†1908):
[bookmark: _Hlk27379365]«Помните, что Отечество земное с его Церковью есть преддверие Отечества небесного, потому любите его горячо и будьте готовы душу свою за него положить, чтобы наследовать жизнь вечную там»[footnoteRef:3]. [3: Св. прав. Иоанн Кронштадтский. Новые грозные слова о Страшном поистине Суде Божием грядущем и приближающемся. // Азбука веры. –https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/novye-groznye-slova-o-strashnom-poistine-sude-bozhiem-grjadushem-i-priblizhayushemsja/] 

У православных, таким образом, два Отечества: Небесное, духовными гражданами которого они являются, и земное, в котором физически они живут. Главная цель – Отечество Небесное, но это ни в коей мере не означает пренебрежения обязанностями жизни земной. Более того, наша жизнь в этом мире является определяющей для нашей последующей вечной жизни и должна строиться по нравственным нормам, соответствующим Учению Христа. Подробно эта тема рассматривается в работе свт. Феофана Затворника (†1894) «Начертание христианского нравоучения»[footnoteRef:4]. Святитель отводит этой теме целый раздел «Заповеди и правила жизни, обязательные для христианина по тем положениям и отношениям, в каких приходится ему бывать в настоящей жизни». Он рассматривает исполнение обязанностей повседневной жизни как часть аскетической практики христианина: [4:  Свт. Феофан Затворник. Начертание христианского нравоучения. – М.:  Правило веры, 2010.] 

«Сюда относятся обязанности христианина, рассматриваемого в семействе, в Церкви, в обществе. Можно видеть, что они состоят в соответствии с обязанностями, доселе исчисленными, и составляют как бы поприща для упражнения и осуществления их»[footnoteRef:5]. [5:  Свт. Феофан Затворник. Начертание христианского нравоучения. – М.: Правило веры, 2010. – С. 644.] 

Свт. Феофан прямо говорит, что христианин не только не может и не должен пренебрегать участием в общественной жизни, но и обязан исполнять свое общественное служение в соответствии с христианским учением, тем самым освящая свое служение: «Христианин, делаясь членом Церкви, не престает быть и членом общества и не должен. Он должен только, принявши христианство, освятить им свое служение обществу»[footnoteRef:6]. [6: Там же, с. 680.] 

[bookmark: _Hlk35590690]Само государственное устройство свт. Феофан уподобляет устроению Церкви Христовой: члены Церкви – Тело Христово, а Христос – Глава: «Общество – тело под главою – Государем. Каждый член его должен иметь отношение и к лицу Государя – главы, и к целому обществу – телу»[footnoteRef:7]. [7: Там же, с. 681.] 

Свт. Феофан также уподобляет государство семье, отцом в которой является Государь, который обязан «любить народ, как свое тело, или как отец свое семейство»[footnoteRef:8]. Исходя из этого, Святитель считает, что обязанности перед государством возникают у человека с момента рождения и длятся пожизненно, как в семье.  [8: Там же.] 

Каковы же обязанности христианина по отношению к государству, по мнению свт. Феофана? Святитель указывает:
«… любить, дорожить им и быть ему преданным, <…>; не только не замышлять и не делать ничего ему во вред или унижение, но, напротив, всем, чем кто может, содействовать его благоденствию, <…>; злое же всячески предотвращать и все узнанное открывать, всем возвещая подозреваемую и прозреваемую опасность; знать и хранить законы его, охотно им повинуясь и усердно неся все повинности, <…>; блюсти характер своего народа, чтить его, возвышаться до него, защищать его и все добрые отечественные обычаи беспрекословно хранить, а недобрые, тем более нехристианские, стараться искоренять…»[footnoteRef:9]. [9: Там же, с. 682-683.] 

Обогащенный христианской духовной составляющей патриотизм перестал нести в себе утилитарную функцию защиты родоплеменных и общественно-гражданских привилегий, обретя статус жертвенного служения Богу, ближним и обществу в целом, стал частью нравственного учения Православной Церкви.
Патриотизм в христианском понимании – это именно деятельная любовь к Отечеству. Вот как описывает обязанности христианина, вытекающие из христианского патриотизма, профессор Олесницкий М.А. в своем труде «Нравственное богословие»:
«… обязанности подданных по отношению к правительству (и к Высочайшей Власти) есть общие обязанности – соблюдать гражданские добродетели, вытекающие из любви к отечеству, или патриотизма. Любовь к отечеству есть любовь к стране, в которой мы родились и живем, к своему народу, его религии, его обычаям, и, наконец, к государству и его главе. Любовь к отечеству выражается в добросовестном исполнении обязанностей своего звания, в содействии общему благосостоянию страны, помощи нуждающимся, а также в почитании высшей Власти (Бога бойтесь, царя чтите – 1 Пет. 2:17) и в повиновении ее указаниям (будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа: царю ли или верховной власти, правителям ли, как от него посылаемым; или: всяка душа властям предержащим да повинуется (1 Пет. 2:13), в готовности защищать отечество даже ценой жизни, и платить следуемые налоги в пользу государства…наконец – в молитве за царя, и за всех начальствующих (1 Тим. 2:1–2)»[footnoteRef:10]. [10:  Олесницкий М.А. Нравственное богословие. // Азбука веры. – https://azbyka.ru/otechnik/Germogen_Shimanskij/konspekt-po-nravstvennomu-bogosloviyu/12_2] 

Обобщая сказанное, можно выделить особенности нравственного учения христианства, способствующие пониманию проявления истинного патриотизма: самопожертвование и самоограничение, борьба со страстями, которыми определяется земное бытие людей и в конечном итоге общества, исполнение Евангельских заповедей через жертвенное служение Богу, ближнему и обществу, созидание земного бытия в соответствии с волей Божьей.
Формирование и развитие патриотизма в нашем Отечестве имеет многовековую историю, основанную на духовных началах, складывавшихся под влиянием Византии. Начало формирования российской государственности в IX-X вв. совпало с процессом духовного становления Руси, инициированного частичным крещением в 860-861 гг. при князьях Аскольде (†882) и Дире (†882) и набравшего силу в годы правления св. равноапостольного князя Владимира (†1015). Владимир ясно понимал, что без прочного духовно-нравственного фундамента невозможно создание действительно могущественного государства, пример которого являли собой Римская и, впоследствии, Византийская империи. Языческие культы такую основу дать не могли в силу своего внутреннего противоречия единству. Только монотеистическое христианство с его наднациональными идеалами и Богоданным нравственным законом могло стать основой, позволяющей гармонично сочетать унитарность государства и уникальность личности[footnoteRef:11], предполагало необходимые просветительские усилия для формирования единой нации. [11:  Прот. Димитрий Полохов. Взгляд Православной Церкви на патриотизм и патриотическое воспитание // Труды Саратовской Православной Духовной семинарии: Сборник. Вып. 2. – Саратов: Изд-во Саратовской епархии, 2008. – С. 192.] 

Необходимость патриотического мировоззрения в начальный период исторической Руси, начиная с IX века, диктовалась двумя угрозами государственности: внутренней (феодальная раздробленность) и внешней (вторжения соседствующих государств и племен). Однако было бы неправильным считать, что лишь неотвратимость угроз была мотивирующим фактором патриотизма. Помимо инстинктивного чувства самосохранения, охраны собственной территории, существовала убежденность в том, что патриотизм есть важная нравственная характеристика власть предержащего. Князь был воплощением любви к Родине, готовым служить ей до самопожертвования, олицетворял собой все могущество и доблесть державы. Таковы образы князей, дошедшие до нас в литературных источниках XI-XIII веков[footnoteRef:12]. В них князья наделяются чертами, свойственными не только патриотизму естественному, феодальному, но и патриотизму народному[footnoteRef:13], то есть могущему быть предметом воспитания. Патриотизм из личностного качества постепенно становился общенациональной идеей.  [12:  Лихачёв Д.С. Человек в литературе Древней Руси. – http://likhachev.lfond.spb.ru/Articles/ch3.htm]  [13:  Там же.] 

Основой воспитательной практики исторической Руси после принятия Православия было Священное Писание и святоотеческая литература. В одном из первых дошедших до нас письменных памятников, «Поучении Владимира Мономаха», великий князь Владимир Мономах (†1125), основываясь на псалмах Псалтири, Исайе, Второзаконии, Притчах, 1 Послании к Коринфянам и «Беседах» Василия Великого, дает наставление своим сыновьям как жить в соответствии с Библейскими принципами, в том числе и касательно ратного дела и обязанностей князя[footnoteRef:14]. Заключает свое поучение великий князь напоминанием, что основой нравственной жизни является страх Божий[footnoteRef:15]. Та легкость, с которой великий князь цитирует Священное Писание и Предание, выстраивая разрозненные мысли в единой логической последовательности дает основания полагать, что к моменту написания «Поучения» духовно-нравственное учение Православия органично вошло в повседневный уклад жизни Руси. [14:  «На войну выйдя, не ленитесь, не полагайтесь на воевод; ни питью, ни еде не предавайтесь, ни спанью; сторожей сами наряживайте и ночью, разставив стражу со всех сторон, около воинов ложитесь, а вставайте рано; а оружия не снимайте с себя второпях, не оглядевшись по лености, внезапно ведь человек погибает»; Карпов А.Ю.. Великий князь Владимир Мономах. – М.: Молодая гвардия, 2014. – С. 234-235.]  [15:  Там же, с. 235.] 

Глубоким знанием и пониманием применительно к повседневной жизни христианского учения отличалось большинство прославленных русских князей. Св. благоверный князь Александр Невский (†1263) начал свой поход против ливонских рыцарей с молитвы в храме Святой Софии, затем благословился у архиепископа и обратился к дружине со словами: «Не в силах Бог, но в правде! Вспомним слова псалмопевца Давида: сии на колесницах, и сии на конех: мы же во имя Господа Бога нашего призовем. Тии спяти быша и падоша» (Пс. 19:8,9)[footnoteRef:16]. Битву на Чудском озере, известную как «Ледовое побоище» князь предварил обращением к Богу: «Суди, Боже, и рассуди спор с этим высокомерным народом! Помоги мне, Господи, как некогда Моисею против Амалика и прадеду моему великому князю Ярославу против Святополка окаянного!»[footnoteRef:17] По свидетельству очевидцев, во время битвы было воздушное явление воинства Божия, водимого св. Софией и св. мучениками Борисом и Глебом. [16:  Прот. Михаил Хитров. Святой благоверный великий князь Александр Ярославич Невский // Азбука веры. – https://azbyka.ru/otechnik/Mihail_Hitrov/svjatoj-blagovernyj-velikij-knjaz-aleksandr-jaroslavich-nevskij/24]  [17:  Там же.] 

Приведённые примеры свидетельствуют, что инициатива привлечения Церкви к процессу патриотического воспитания исходила от князей, наиболее дальновидные из которых стремились к объединению разрозненных княжеств в единое государство, способное противостоять внешним угрозам, которым, как показало монголо-татарское нашествие, порознь противостоять было невозможно. Образцом для построения такого государства естественным образом стала Церковь Христова. Неоспоримую роль в возрождении российской государственности в период ослабления монголо-татарского ига в XIV веке сыграли великие святые – свт. Алексий, митрополит Московский и всея России (†1378), свт. Стефан Пермский (†1396) и прп. Сергий Радонежский (†1392), прозванный игуменом всея Руси и собирателем земель Русских[footnoteRef:18]. Их деятельность не была скоординирована в соответствии с каким-либо единым планом, но направлялась самим Провидением.  [18:  Ключевский В.О. Благодатный воспитатель народного духа. – М.: Типографія И. Ефимова на Большой Якнманкѣ, 1892.] 

Преподобному Сергию выпала самая тяжелая задача – духовное возрождение российского народа, вывод его из состояния обреченности, уныния и рабской приниженности векового ига. Практически все население Руси никакого другого состояния не помнило, целые поколения выросли в материальном и нравственном разорении. Тем не менее, духовное оскудение стимулировало стремление народа к духовному возрождению, подобно тому, как ветхозаветные иудеи, оказавшись в Вавилонском плену, вновь обратились к вере как к единственному источнику возможного возрождения и выхода из плена. Невелик был круг учеников преподобного Сергия, но глубока и искренна была их вера, и подобно закваске, попавшей в благоприятную среду, их духовный подвиг коренным образом воздействовал на весь народ русский. Под руководством князей и с благословением преподобного Сергия он наконец восстал на захватчиков и одержал победу. И победа эта была не просто освободительной войной, но великим сакральным событием, победой войска Христова над безбожными варварами, наглядным свидетельством того, что истинный и неисчерпаемый источник патриотизма – сам Господь и Его Промысл о судьбах боголюбивого народа.
Кроме этого, стало очевидно – государству необходима регулярная, обученная армия с четко выверенной стратегией, а, главное, идеологически мотивированная. Первое регулярное войско было сформировано Иваном III (†1505), поместные дворяне обязывались иметь свой отряд ратников, которому надлежало постоянно являться на службу. Войско было малочисленным и не нуждалось в прикрепленных священниках, их окормлением занималось придворное духовенство[footnoteRef:19]. Дальнейшее развитие русского воинства было неразрывно связано с церковным окормлением. По мнению В.М. Коткова, назначение первых полковых священников следует отнести к правлению Алексея Михайловича, поскольку в первом печатном издании, определяющем особенности воинской службы «Учение и хитрость ратного строения пехотных людей», изданном в 1647 году, определялось штатное жалование полковому священнику[footnoteRef:20]. Однако, можно предположить, что штатные священники появились ранее, ещё в начале XVII в. [19:  Котков В.М. Военное духовенство России. Страницы истории // Книга Якова Кротова. – http://krotov.info/history/18/bednov/kotkov_3.htm]  [20:  Там же.] 

В ходе развития государственно-церковных отношений в эпоху Петра I стал меняться их характер. На смену теократическому строю с его византийской «симфонией» пришло государство «естественного права», цели которого из небесных стали сугубо земными – «общее благо» граждан, позитивная земная культура[footnoteRef:21]. Если на начальном этапе Церковь была соработницей и даже наставницей власти, то с течением времени она была интегрирована в структуру государства с функцией сакрализации власти монарха[footnoteRef:22], в результате чего нарушалась ее живая связь с народом[footnoteRef:23]. Общество постепенно секуляризировалось. Патриотизм, до сего времени вдохновляемый свободным харизматическим порывом, менял свой сакральный характер, приобретая черты национально-государственной идеологии, переставая быть одним из способов служения Богу. Соответственно менялся и нравственно-педагогический идеал, воспитание должно было формировать гражданина-патриота, бескорыстно служащего на благо Отечества. Патриотизм на государственном уровне был объявлен высочайшей гражданской добродетелью, что было зафиксировано в нормативных документах, таких, как «Табель о рангах», регламентировавшем зависимость получения чинов и званий от личных достижений в деле служения Отечеству[footnoteRef:24]. [21:  Карташев А.В. Русская церковь периода империи // Церковь. История. Россия. Статьи и выступления. – М.: Пробел, 1996. – С. 169-170.]  [22:  Золотарев О.В. Стратегия духа армии: армия и Церковь в рус. истории 988-2005 гг.: антология: [в 2-х кн.]. – Челябинск: Социум, 2006. – Кн. 1. – С. 177.]  [23:  «Россия с Петра перестала быть понятной русскому народу. Он не представлял себе ни ее границ, ни ее задач, ни ее внешних врагов, которые были ясны и конкретны для него в Московском царстве. Выветривание государственного сознания продолжалось беспрерывно в народных массах за два века Империи» (см.: Федоров Г.П. Революция идет // Судьба и грехи России. – СПб., 1991. – Т. 1. – С. 129).]  [24: «Буде же кто будут просить за явныя службы о наддании, то о службах того справливатца. И буде из таковых явятца подлинно заслуженые, и о том доносить Сенату ж, а Сенату представлять нам же. А которые дослужились до обер офицерства, русский или иноземец, как из дворянства, так и не из дворянства, тем давать гербы смотря по заслугам». Табель о рангах // Сайт Конституции Российской Федерации: – https://constitution.garant.ru/history/act1600-1918/2009/] 

Но при всем своем стремлении к реформации и европеизации государственного устройства, Петр I все же был искренне верующим Государем, его деятельность в значительной степени была мотивирована его религиозным мировоззрением[footnoteRef:25], которое проявлялось, в том числе и в процессе становления единой системы обучения и воспитания войск. При разработке наставлений, инструкций, уставов, в них в обязательном порядке закладывалась не только идея службы царю, но и вере, государству, Отечеству. В подписанном самим Петром Воинском Уставе 1716 года «Артикул воинский с кратким толкованием»[footnoteRef:26] предписано принятие Присяги на Евангелии, заключительная фраза текста Присяги – «… да поможет мне Господь Бог всемогущий». Первая глава Устава носит название «О страхе Божьем» и содержит правила благочестивого христианского поведения, вторая же глава «О службе Божией и о священниках» регламентирует общее полковое богослужение и отношение к полковому священству. Это свидетельствует, что несмотря на определенную секуляризацию и формализацию военной службы определяющим все же являлось воспитание войска на основе духовно-нравственных принципов Православия. [25:  Золотарев О.В. Стратегия духа армии: армия и Церковь в рус. истории 988-2005 гг.: антология: [в 2-х кн.]. – Челябинск: Социум, 2006. – Кн. 1. – С. 200.]  [26:  Артикул воинский с кратким толкованием // Адъютант. – http://www.adjudant.ru/regulations/1716-02.htm] 

[bookmark: _GoBack]Ярким проявлением преемственности православного духа русской армии в данный период является воинское служение великого русского полководца А.В. Суворова (†1800), уделявшего в деле воспитания солдат основное внимание духовно-нравственному воспитанию. Суворов утверждал, что именно бессмертная душа, имеющая правильное нравственное устроение, а не тренированное тело, способна одерживать победу[footnoteRef:27]. С того момента, как он получил в командование отдельную часть, он, наряду с воинским обучением, занялся и духовно-нравственным, религиозным. Суворов начал с составления молитвослова и краткого катехизиса[footnoteRef:28]. Кроме этого, он установил регулярные богослужения, Всенощные и Литургии, в которых всегда участвовал сам со штабом и рядовыми чинами, поскольку понимал, что истинное религиозное просвещение невозможно без действия благодати Святаго Духа, происходящего в Таинствах Церкви. [27:  Боголюбов Ф. Взгляды генералиссимуса А.В. Суворова на религию в деле воспитания солдата // Вестник военного духовенства. – СПб., 1894. – № 4. – С. 111.]  [28:  Там же, с.111.] 

При возможности Суворов в месте постоянной дислокации часть воздвигал храм[footnoteRef:29]. Перед битвой служились специальные молебны, произносились проповеди, укрепляющие дух солдат. Особо торжественные службы с благодарственными молитвами проводились после одержания побед, вручаемые награды предварительно освящались в алтаре. По погибшим обязательно служились отпевания и панихиды. Обязательным было общее утреннее и вечернее правило, в чтении которого Суворов всегда принимал участие. При напутствии солдат перед битвой Суворов всегда призывал солдат избегать напрасных жертв среди противника, и особенно мирного населения, напоминал им, что бьются они не только за Отечество, которое именовал Домом Богородицы, но и во славу Божью, поскольку был уверен, что победа даруется Самим Богом[footnoteRef:30], а погибшие наследуют Царствие Небесное, о чем говорил прп. Максим Грек, считавший, что «положив душу за други своя» воины достойны прославления в чине святых праведных.  [29:  Там же, с.112.]  [30:  Там же, с.113.] 

Победы, одержанные Суворовым, без сомнения, можно причислить к таким великим сражениям нашей истории, как «Ледовое побоище» князя Александра Невского или «Куликовская битва» князя Димитрия Донского, в которых неоспоримо проявлялось действие Божественного Промысла, позволявшее немногочисленному, но вдохновленному Богом войску одержать победу над многократно превосходящими силами противника. Таковой битвой стало взятие считавшейся неприступной турецкой крепости Измаил, сама мысль о штурме которой считалась безумием. Суворов с войсками шел на нее в предшествии священника с крестом, подобно императору Константину Великому. Турки, оборонявшие крепость, впали в неописанный ужас и оцепенение. Сами участники штурма по одержании победы, увидев то, что им удалось взять штурмом ночью, при дневном свете не могли поверить в реальность произошедшего[footnoteRef:31]. [31:  Там же, с.118.] 

В процессе становления и развития русской армии духовно-нравственное воспитание войск находило все большее отражение как в трудах отцов Церкви, так и в нормативных документах, регламентирующих воинскую службу. Важным источником того времени, содержащим духовно-нравственное учение для воинов, является «Катехизис для воинов приснопамятного святителя Филарета, митрополита Московского»[footnoteRef:32], в котором он определяет основные евангельские нравственные правила для воинов. [32: Катехизис для воинов приснопамятного святителя Филарета, митрополита Московского. [Электронный ресурс] // Синодальный отдел Московского Патриархата по взаимодействию с Вооруженными Силами и правоохранительными органами: [web-сайт] http://pobeda.ru/katehizis-dlya-voinov-mitropolita-filareta.html (дата обращения 27.08.2021).] 

В «Своде воинских постановлений» 1838 года глава вторая «О сохранении в войсках нравственности, здравия, порядка и дисциплины» начиналась с раздела «О исполнении войсками христианских обязанностей»[footnoteRef:33]. В нем оговаривались особенности совершения Богослужения, Таинств, соблюдения постов и праздников для военнослужащих. В силу того, что на тот период времени к воинскому служению привлекались не только православные, но и иудеи с мусульманами, отдельно оговаривались их права по исполнению обрядов их веры, причем запрещалось чинить им какие-либо препятствия, принуждать к принятию Православия, дозволялось не работать в дни, предписываемые им их религией и отмечать праздники. Если в части было более 300 иудеев, для них назначался полковой раввин с жалованием от казны. [33:  Свод военных постановлений. Часть третья. Наказ войскам. СПб., 1839,с.86-91.] 

Решение вопросов духовного окормления воинов неправославных исповеданий было передано в ведение Главного управления духовных дел иностранных исповеданий, впоследствии преобразованного в Департамент духовных дел иностранных исповеданий при Министерстве внутренних дел. Департамент был разделен на четыре отделения: греко-российского исповедания, римско-католического, греко-униатского и «армянского» исповеданий и других нехристианских исповеданий. Большинству из них предоставлялись штатные священники и проповедники, был введен особый порядок Присяги. В частности, мусульмане приносили клятву на Коране. В целом дух российской армии был православным, что не являлось для иноверцев препятствием к добросовестному служению России.
Военно-патриотическое воспитание как системный образовательный процесс зарождается в России в конце XVII – начале XVIII веков. В Москве в 1698 году была создана военно-инженерная школа, в 1701 – школа математических и навигационных наук, навигационное отделение которой впоследствии преобразовано в Морскую академию. 
Дальнейшее развитие патриотического воспитания связано с появлением кадетских корпусов, первый из которых был создан в 1732 году. Их прозвали «рассадниками патриотизма», поскольку основное внимание в них уделялось нравственному и религиозному воспитанию истинного патриота – «воспитанию сердца». Кадеты набирались, как правило, из числа детей офицеров и солдат, погибших при исполнении воинского долга, что само по себе являлось убедительной демонстрацией государством особого пиетета по отношению к патриотизму и воинскому служению. Своего расцвета кадетская система патриотического воспитания достигла в 60-х годах XIX века стараниями последователя А.В. Суворова генерала М.И. Драгомирова и генерала М.Д. Скобелева. На базе кадетских корпусов создавались военные гимназии и прогимназии, которых к 1880 году насчитывалось около 30, воспитательный процесс в которых неизменно был основан на духовно-нравственных ценностях Православия – любви к Родине и готовности к самопожертвованию во благо Отечества, смелости, порядочности, милосердию, истинной дружбе.
Таким образом, можно утверждать, что, несмотря на многонациональность и многоконфессиональность Российской империи, в дореволюционный период основой патриотического воспитания являлось духовно-нравственное учение Православия. Именно это учение явилось основой формирования Российской государственности, возведения патриотизма в статус сакральной добродетели, осознания воинского служения как одного из путей служения Богу, воспитания народа в духе преданности Государю и Отечеству, что позволило России выстоять в многочисленных войнах первого тысячелетия ее существования как государства.
1
4
