Гусева Н.В.
д.филос.н., профессор КАСУ, председатель Восточного Отделения Казахстанского философского конгресса, руководитель Международного центра методологических исследований и инновационных программ, г. Усть-Каменогорск

ЦИВИЛИЗАЦИОННЫЕ СТРАТЕГИИ И ПРОБЛЕМА МИРОВОГО РАЗВИТИЯ
[bookmark: _GoBack]
Ключевые слова: стратегии, цивилизация, цивилизационная парадигма, исторический процесс, эмпирический и теоретический уровни мышления, диалектика, манипулятивная активность, созидательная деятельность, культура как процесс, культура как результат, понимание, мировое развитие, институциональные подходы, диалектический подход, социальные трансформации, функционализм, функционалистский статус, перспективы, антагонизмы, противоречия, возможности.
Keywords: strategies, civilization, civilizational paradigm, historical process, thinking, empirical and theoretical levels of thinking, dialectics, manipulative activity, creative activity, culture as a process, culture as a result, understanding, global development, development, institutional approaches, dialectical approach, social transformations, interactions, functionalism, functionalist status, perspectives, antagonisms, contradictions, opportunities.

Обращение к данной теме вызвано необходимостью уточнения того, насколько продуктивным является адекватный подход к пониманию, во-первых, мирового развития как процесса со своими закономерностями, и, во-вторых, к пониманию смысла о принадлежности вырабатываемых стратегий именно к цивилизационному пониманию общественного существования. 
По первому моменту следует сразу отделить контекст понимания мирового развития от всяких вариантов проявления подхода с точки зрения концепций хаоса, – подхода, который, якобы, дает адекватный образ, отражающий происходящее и могущее происходить в обществе. 
По второму моменту следует с самого начала рассмотрения установить, что вопрос о цивилизационном понимании общественных процессов нуждается в серьезной коррекции. Без необходимой коррекции вопрос о стратегии даже ставить нельзя, так как с самого начала без нее будет проецироваться деформация, сбой в понимании логики развития как такового, как процесса, и сбой в понимании и проектировании мирового развития. Это означает, что без адекватного понимания и соответствующего адекватного подхода создание «цивилизационных стратегий», и их реализация – путь в тупики или путь в никуда.
Надо подчеркнуть, что выработка серьезных стратегий в современном мире сопряжена не только с необходимостью учета мировых процессов огромной сложности, но и влечет за собой необходимость специального рассмотрения способов понимания исторической конкретики как процесса, которая должна быть учтена, при выработке стратегий. Рассмотрение же событийных массивов в существовании общества – как сфера уже познавательной деятельности – не может осуществляться вне действия тех или иных «стандартов» анализа, систематизации, типов и вариантов обобщений и т.п. Иначе говоря, именно в познавательной деятельности в той или иной форме и степени присутствует своего рода «форматирование» получаемых данных о событийных массивах с точки зрения определенных мыслительных подходов, исследовательских предпочтений, политических, идеологических и других позиций. Событийные массивы как исходное для рассмотрения обусловливают определенный тип понимания с его параметрами, которые, как правило, не выходят за рамки определений эмпирического уровня познания и эмпирического же понимания даже самой методологии, лежащей в его основе. 
Исходный фактор создания стратегий мирового развития: фиксации событийных массивов или анализ исторической конкретики как процесса?
В отличие от рассмотрения событийных массивов как исходного фактора, анализ исторической конкретики требует адекватного понимания исторического процесса как некоей процессуальной целостности. В этом плане необходимо подчеркнуть недостаточность для анализа исторического процесса рассмотрения сравнительных данных о состоянии территории, интересов, данных о характере материальной деятельности, об имеющихся силовых и иных возможностях и др. в тот или иной момент исторического времени, выраженных в сводках, описаниях и других формах их представленности. Любые формы описания (в качестве результатов сбора данных и их кумуляции) носят по определению статичный характер. Понимание исторического процесса как процессуальной целостности может состояться, если его рассматривать как сквозной процесс человеческой деятельности, охватывающий прошлое, настоящее и возникающее в настоящем будущее[footnoteRef:1]. Такое понимание не может состояться на основе эмпирического уровня мышления, как ситуативного и воспроизводящего лишь конечные формы человеческого существования. Именно поэтому, создание перспективных стратегий будущего в развитии общества невозможно на уровне понимания, заменяющего вопрос об историческом процессе вопросом о чертах событийных массивов здесь, сейчас или в другой конечный отрезок времени. [1:  Гусева Н.В. Диалектика и варианты понимания исторического процесса // Мир Большого Алтая. Международный научный журнал. – 2016. – № 2 (3.2). – С. 564-574; Черных Е.Н. Евразийский «степной пояс»: у истоков формирования // Природа. – 2008. – № 3. – С. 34-43.] 

Сказанное означает, что формирование и формулирование стратегий на этом уровне и в этом контексте не может считаться удовлетворительным, если оно не учитывает базовых параметров и уровня мышления, на котором они осуществляются, и если оно не учитывает того, какое понимание методологии в них реализуется. Без этого невозможны определение и выработка перспективных стратегий развития общества и, соответственно, человека. 
Политические процессы и вопросы выработки стратегии: к анализу аспектов влияния
[bookmark: _Hlk217678937]Политическая карта и присутствующие геополитические интересы в современном мире актуализируют рассмотрение имеющихся и создающихся союзов в качестве реальных сил, способных влиять на принятие решений планетарного будущего человечества. Способы выработки тех или иных стратегий в изменениях политической (или иной) реальности продолжают быть пунктами определяющего действенного влияния на саму реальность и после их выработки. От них зависит структурирование и выявление оптимальных функциональных векторов, решающих судьбу проходящих или ожидаемых процессов. 
К числу параметров, присутствующих в применяемых способах выработки геополитических стратегий, необходимо отнести, во-первых, выделение исходных пространственно-географических характеристик местоположений, в которых протекают или могут протекать политические и иные социальные процессы. Во-вторых, материальные интересы, выражающие векторы деятельности и присутствие определенной расстановки сил. В-третьих, идеи и системы установок, которые отражают в себе первые два параметра и характеризуют определенный ход мысли создателей желаемых стратегий, активируя, ослабляя или даже отменяя их выработку. 
Вопрос о выработке стратегий в ориентациях на то или иное изменение реальности требует серьезного анализа, который будет означать необходимость проведения углубленного исследования[footnoteRef:2]. Подчеркнём, что следует различать содержательно-процессуальные и институционально-организационные параметры в осуществлении рассмотрения или анализа. В них могут проявляться возможности различных способов мышления как эмпирического, так и теоретического уровней, несводимых друг к другу. В зависимости от конкретизации условий и способов реализации методологического потенциала мышления находятся возможности и результаты осуществления создаваемых стратегий.  [2:  Гусева Н.В. Феномен стратегий развития: к анализу понимания методологических оснований и следствий выбора // Россия: Тенденции и перспективы развития. Ежегодник. Вып. 15. Ч. 2 / РАН. ИНИОН. Отд. науч. сотрудничества; отв. ред. В.И. Герасимов. – М., 2020. – С. 69-74.] 

Здесь уместно напомнить, что цивилизационные стратегии, основывающиеся на логике цивилизационной парадигмы, не выходят по определению за рамки возможностей эмпирического уровня мышления и эмпирически же понимаемой методологии анализа существующего. 
Не умаляя значимости институционально-организационных параметров, в данном рассмотрении сделаем акцент на процессуальных характеристиках рассмотрения или анализа, ориентированных на раскрытие условий адекватности, а значит, и перспективности создаваемых стратегий развития.
Цивилизационная парадигма, цивилизация и культура
Обратимся к некоторым моментам в понимании цивилизации и цивилизационной парадигмы. Термин «цивилизация» происходит, как известно, от лат. civilis – гражданский, государственный. Обращает на себя внимание то, что после такой терминологической расшифровки, традиционно считают возможным цивилизацию рассматривать как синоним культуры. При этом указывается на совокупность материальных и духовных ценностей общества в его историческом развитии. Однако здесь необходимо отметить следующие недопустимые отождествления. Во-первых, «гражданский, государственный» уже сами по себе не являются адекватными заменителями понятия «культура». Во-вторых, «совокупность материальных и духовных ценностей» не есть адекватное выражение сути культуры, так как «совокупность» выражает статичное состояние этих ценностей. В то время как культура – это, прежде всего, процесс. Культура, даже при терминологическом рассмотрении, – это «возделывание, созидание», то есть исторически, по происхождению культура есть процесс – процесс деятельности.
В отождествлении цивилизации и культуры с самого начала присутствуют недопустимые деформации смыслов, которые не могут не иметь своих следствий. Речь идет о деформациях всего того, что следует за отождествлением цивилизации и культуры в качестве выводов и практических шагов. Это будет касаться всегда, например, планирования с ожидаемым эффектом и реализации программ, включая стратегические, в различных сферах общественной жизни (образование, наука, политика, право, искусство и др.). Так, если стратегия, или та или иная программа, изначально будет иметь сугубо цивилизационный характер, а ожидаться будет положительный собственно культурный эффект, то, понятно, ожидаемое не сможет осуществиться по определению! 
Связь цивилизационной парадигмы и цивилизационных стратегий
Цивилизационная парадигма, если она сформирована, выражает уже ставший уровень понимания обществом и в обществе того, как функционируют ведущие структуры, сохраняющие и поддерживающие сложившийся образ жизни. 
Вопрос о «цивилизационной парадигме» надо понимать как проявленную актуальность и необходимость определения смыслов провозглашаемых направлений развития одних стран и союзов в отличие от других на современной политической арене. Ориентации, определяющие эти направления, как правило, сводятся к наборам внешне фиксируемых, внешне определенных свойств, относящихся к образам различных цивилизаций или к представлениям о них. При этом образы этих цивилизаций оказываются выделенными до того, как встал вопрос об определении направлений. То есть направления развития очерчиваются под эгидой цивилизационной парадигмы не в связи с собственно заявленными чертами выделенных цивилизаций, а в связи с необходимостью нахождения неких обоснований выбранных направлений, которые оказываются политически определёнными как ответ на текущие или долгосрочные интересы тех или иных стран или союзов. 
Рассмотрение цивилизационной парадигмы становится актуальным лишь со времени, когда цивилизационная форма организации общественной жизни человечества становится не только всеобъемлющей, но и тогда, когда она начинает осмысливаться и использоваться как фактор, матрица, способная существенно повлиять на социально-институциональные взаимодействия, включая интересы и взаимодействия политического и геополитического характера. В этом случае вопрос о цивилизационной парадигме выходит за рамки традиционного понимания цивилизации как формы, отличной от варварства. На первый план при этом выходит организационно-нормативная актуализация функциональных характеристик организации общественной жизни. Акцентирование геополитических аспектов, присутствующих в использовании цивилизационной парадигмы, в этом случае не будет замыкаться на анализ региональных и страновых интересов. Это прямой путь к необходимости рассмотрения глобалистской тематики, которая не является адекватным выражением интересов единого человечества. Хотя приверженцы глобализма утверждают именно это. В этой ситуации разработка цивилизационной стратегии мирового развития не может не превратиться в фантомное деяние, которое глубинным образом не совпадает с логикой мирового развития. 
Поэтому подчеркнем, что без процессуальной, целостной, сущностно-понятийной ориентации вообще невозможно сколько-нибудь адекватно воспроизвести и понять происходящие мировые процессы, их возможное развитие, как невозможно и понять реальность перспектив того или иного будущего человечества. 
Цивилизационная парадигма и необходимость адекватного понимания понятия «процесс»
Деформации стратегического планирования, кроме отмеченных выше, будут проистекать из того, что принято называть «процессом», будут рассматриваться как процесс, опираться на, якобы, присущую ему сущность как процессу, – но на деле его («процесс»), при этом, не будет характеризовать, собственно, процесс, процессуальность по существу. Поясним сказанное. Диалектическое понимание процесса предполагает выявление не просто наличия изменений в рассматриваемом, но и с необходимостью подразумевает обнаружение присутствия его внутреннего единства; взаимных переходов и взаимной обусловленности не внешним, а внутренним образом; переходов в новое качество; внутренних связей; развития и т.п. 
НЕ диалектическое понимание процесса, напротив, отождествляет с ним все, что указывает на любые изменения. Такое понимание «процесса» выражается, например, наличием массивов действий и взаимодействий, имеющих внешний характер, которые никоим образом не свидетельствуют о развитии того, по отношению к чему определяется наличие или отсутствие процесса. Другими словами, манипулятивные массивы действий – механических действий – не могут признаваться процессами, хотя они происходят везде и всегда, где есть повторяющиеся действия, внешние воздействия, вешние сопряжения и т.п. 
Недиалектическое понимание процесса всегда приводит к отрицательной коррекции как создания, так и реализации стратегий, или программ, актуальных для общества и его развития. В сопряжении с деформированным пониманием культуры и цивилизации, эта коррекция всегда будет проявлять все более негативный характер. 
Следствия неадекватного понимания культуры, цивилизации и процесса могут обнаруживаться не сразу в подготавливаемых стратегиях, или программах. Или временно могут не обнаруживаться вовсе, если у тех, кто их готовит не сформировано их адекватное понимание и не сформировано понимание значимости их адекватного понимания. Но это всегда будет ярко проявляться в следствиях, в попытках реализации таких стратегий, или программ. Такие попытки всегда будут приводить к результатам, не соответствующим желаемым. 
Проблема понимания цивилизации, культуры, цивилизационной парадигмы и цивилизационных стратегий
Перспективные познавательные процессы, которые могут или могли бы обеспечивать адекватное понимание происходящего и планируемого, закономерно охватывающие собой решение огромных массивов не только точечных, ситуативных задач, но и решение задач кардинально-злободневных и судьбоносных, являются одной из ведущих проблем в определении жизни современного общества. Современные общественные состояния выражают по сравнению с предыдущими эпохами и временами черты максимального внутреннего сращивания и зависимости любых содержаний общественных процессов с процессами их понимания. Это серьезным образом актуализирует, повышает уровень и масштаб обусловливания возможностей со стороны действующей познавательной культуры, господствующей в обществе, не только собственно варианты понимания, но и реализации проектов направленного изменения реальности. Все это, конечно, не может не быть связано с направлениями развития познания, включая философию, методологию и науку в целом[footnoteRef:3]. В них особенно ярко проявляется мера осознания (или неосознания) процессуальности и направленности развития духовного и материального потенциала как всего человечества, так и отдельных его членов. «Неосознание» мы отметили не случайно. В познавательном опыте оно всегда присутствовало, хотя, как правило, было представлено в виде «особых» концепций или позиций, в которых утверждалось нечто противоречащее действительной логике развития и логике адекватного понимания. В современный период такие «парадоксальные» подходы и выводы также имеют место. К примеру, можем назвать активно себя проявляющие эмпиристские, прагматические, постмодернистские концепции, а также концепции, выражающие все исторические и современные варианты проявлений позитивистской традиции и др. Это делает необходимым более тщательно проводить любые анализы и рассмотрение используемых подходов прежде, чем делать выводы на основе, якобы, принятых установок, «естественных» посылок и логики «здравого смысла».  [3:  Гусева Н.В. Социальное бытие и социальные науки: к анализу практической связи // Современные вызовы и развитие образования в условиях новой реальности: Сб. докл. Междунар. научного конгресса (8-12 ноября 2021 года). В 2 ч.– Усть-Каменогорск, 2021. – Ч. 1. – С 43-52.] 


Феномен цивилизации, цивилизационные стратегии и разделение деятельности
Возвращаясь к феномену цивилизации, необходимо отметить следующее. Еще в работе «Происхождение семьи, частной собственности и государства» Ф. Энгельс писал, что цивилизация «является той ступенью общественного развития, на которой разделение труда, вытекающий из него обмен между отдельными лицами и объединяющее оба эти процесса товарное производство достигают полного расцвета и производят переворот во всем прежнем обществе»[footnoteRef:4]. Важно обратить внимание на различие смыслов понятий «разделение труда» и «разделение деятельности». Так как именно разделение деятельности является определяющим для понимания сути современной цивилизации. Поясним сказанное. Разделение труда, подразумевает вычленение различных сфер общественно-необходимого преобразования природы для обеспечения потребностей. Человечество в своей истории знает разделение труда, выраженное рядом формам, включая первоначальные. Это – собирательство, земледелие, животноводство, металлургия, строительство и др. [4:  Энгельс Ф. Происхождение семьи, частной собственности и государства. – 1963. – С. 195.] 

Разделение труда не совпадает с тем, что подразумевает разделение деятельности. Разделение деятельности характеризует дифференциацию функций в любом процессе труда. При этом разделение деятельности также нельзя смешивать со специализацией. Специализация является выражением закрепления различных сфер внутри разделения труда с точки зрения их содержательно-качественного различия. Например, в сфере врачебной деятельности специализация характеризует содержательно-качественные различия работы терапевта, хирурга, стоматолога, аллерголога и др. 
Разделение же деятельности характеризует функциональные различия внутри любого вида труда и в любой его содержательно-качественной, специализированной характеристике по отношению к реализации общественно-необходимых потребностей. Это различие определяется внутренним распределением функций между теми, кто осуществляет тот или иной вид труда или специализированной деятельности. Здесь имеются в виду такие функции в осуществляемой деятельности как: постановка цели (Ц), выбор средств (ВС), исполнение (И), получение результата (ПР). В условиях разделения деятельности функции могут быть распределены и закреплены за ее агентами следующим образом: один/одни ставит цель, второй выбирает средства и условия для осуществления, третьи являются собственно исполнителями, четвертые (как правило, первые) получают результат. В этой структуре над первым может проявиться фигура заказчика, который диктует свою цель. А тот, кто «программирует» цель, в этом случае, окажется лишь управленцем, то есть, по большому счету, несамостоятельной фигурой.
Разделение деятельности является основой функционализации общественных связей и отношений. Каждый участник этого функционала получает реально статус агента, функционера. Цивилизация же в целом как форма организации общественной жизни на основе разделения деятельности оказывается неким конгломератом агентов, акторов, функционеров и функций.
Важно отметить, что в условиях разделения деятельности на первый план, определяющий социальную, а точнее: социумную[footnoteRef:5], жизнь людей выходят следующие «процессы», а точнее, процедурные, манипулятивно-действенные стандарты проявлений людей, групп, сообществ.  [5:  Диалектико-методологический анализ альтернатив современных социумных взаимодействий и социальных процессов / под общ. ред. д.филос.н. Н.В. Гусевой, магистра философии Е.В. Савчук. – Усть-Каменогорск: Берел, 2022. – 295 с.] 

Это – применение, употребление, сохранение, тиражирование, обмен, распределение и т.д. того, что создано в культуре и культурой. При этом черты культуры как творческой, созидательной, социально-значимой деятельности в условиях социумно-цивилизационного функционирования оказываются невостребованными, неактуальными, а если и присутствуют, то в свернутом, глубоко завуалированном виде, дабы не нарушать функциональный, функционалистский порядок. В цивилизационных условиях актив человеческого «творчества» оказывается сосредоточенным на уровне институциональных форм. Это приводит к следующей социумной деформации. Она заключается в том, что в общественных отношениях статус субъекта деятельности переходит от человека или человеческого сообщества к институту, к институтам. Возникает утрированная форма функционализма. В ней уже человек становится элементом института. То есть происходит переворачивание статусов и функций: не институт – орудие, инструмент в руках человека или человеческого сообщества, а наоборот, человек – орудие, инструмент института. 
В условиях разделенной деятельности цивилизационные стратегии не могут не нести в себе все определения функциональных (точнее, функционалистских) ориентаций тех, кто эти стратегии разрабатывает. Сами же фунционалистские ориентации у разработчиков цивилизационных стратегий появляются не случайно. Они являются результатом опыта освоения функционалистской же природы цивилизации, построенной на разделенной деятельности.

Стратегии мирового развития, формации и общественно-исторический процесс: к анализу границ описательного подхода
Рассмотрение стратегий мирового развития в позитивном плане возможно лишь на основе диалектического осмысления логики исторического процесса. Смысл и суть диалектико-логического анализа состоит в том, чтобы раскрывать способ формирования того, что рассматривается. Это же означает, собственно, и раскрытие его сущности.
Разработанная К. Марксом и Ф. Энгельсом идея формации как общественно-исторического процесса исходит из необходимости рассмотрения общества из базовых объективных условий и оснований. Такими основаниями и условиями являются материальные процессы, материальная деятельность, которые обусловливают все другие особенности и состояния общества. Речь идет о преодолении абстрактного, внеисторического подхода к анализу общественной жизни[footnoteRef:6].  [6:  Маркс К., Энгельс Ф. Избранные произведения в трех томах. – М.: Политиздат, 1970; Маркс К. Энгельс Ф. Немецкая идеология. – М.: 1988. – 574 с.; Маркс К., Энгельс Ф. Соч. – М.: Политиздат, 1968, 1969. – Т. 46 (1), 46 (2) и др.] 

Ставка на описание, регистрацию, сравнение внешних атрибутов и т.п. – это то, что характеризует современный интерес к рассмотрению общественных состояний, которые выдаются за проявление разнообразия цивилизаций. По отношению к понятию общественного бытия такое понимание общественных состояний и форм, обусловлено обращением к цивилизационному подходу и оно не выражает серьезное, глубокое понимание. Для идеологического же обихода это является вполне приемлемым, так как позволяет легко конструировать любые варианты и модели общественных состояний, иллюстрирующие заявленные интересы тех или иных сторон идеологических противостояний. 
Такая легкость конструирования цивилизационных моделей и использования их в качестве образов обоснований «верности» предпринимаемых векторов движения по историческому «полю», обусловлена, прежде всего, их поверхностным характером. Поверхностность же, в свою очередь, обусловлена с гносеологической стороны прямой ориентацией на описательный подход, позволяющий фиксировать эмпирические данные или заданные черты любой выдвигаемой цивилизационной формы. В этом случае «гносеологическая сторона» не может претендовать на выражение собственно научного или адекватного философского подхода. Эмпирический подход в его абсолютизированной форме стал основой для большого количества вариантов произвольного, субъективистского толкования целей и путей развития не только науки, но и философии как науки. Это находит свое выражение и закрепление во всех формах, исторически присущих позитивистскому направлению: начиная с первоначального позитивизма, и далее, неопозитивизма и современных форм постпозитивизма. 
С политической стороны, поверхностность оказывается востребованным вектором не только исходного анализа, но и вектором предъявления обществу уже сформулированных выкладок. Такие выкладки служат в качестве, если не обоснования, то хотя бы в качестве некоего присутствующего компендиума материалов в пользу возможной реальности, оправданности той или иной цивилизационной формы организации общественной жизни, или принимаемых стратегий мирового развития. При этом политический смысл определенной цивилизационной формы организации общественной жизни транслируется обществу, как правило, от имени тех или иных политически авангардных сил. Именно этот смысл затем выступает идеологической матрицей, которая становится объективно функционирующим образцом, своего рода нормой, обязательной для всех в масштабах той или иной, данной организации общественной жизни.
Основные параметры цивилизации и их связь со спецификой принимаемых стратегий
К основным параметрам современной цивилизации необходимо отнести черты, связанные с ее функционально-технологическим характером. Он проявляется во всех сферах жизни общества. Цивилизация характеризует такой способ организации его (общества) жизнедеятельности, при котором ведущим становятся, как мы отмечали выше, такие проявления как распределение, потребление, обмен, сохранение, употребление, применение, тиражирование и т.д. того, что создано культурой и в культуре. 
Эти определения и эти черты цивилизации при ближайшем рассмотрении оказываются, по существу, манипулятивными. То есть их осуществление вполне воспроизводится в качестве систем действий, то есть не требует собственно процессов созидания как таковых. При этом процессуальная сторона деятельности и мышления, имеющая созидательный, социально-значимый и разумный характер, замещается рассудочными формами мышления и манипулятивными формами человеческой активности.
Именно они приобретают чрезвычайное распространение в условиях разделения деятельности. И именно они воплощают возникающие приоритеты манипулятивно-действенных процедур, преобладание функционально-манипулятивных характеристик общественной организации жизни в виде функционирующих институтов и функционирующих ролевых статусов людей внутри них. На этой основе формируется, соответственно, манипулятивно-приспособительное мышление. 
Вопрос о цивилизационном выборе, включая выбор и принятие определенных стратегий, может стоять лишь в той степени, в какой является реальной для человеческого сообщества возможность самого выбора.
Представление о выборе может быть в какой-то мере оправданным лишь тогда, когда человек или сообщество людей не потеряли свою субъектность. Но и в этом случае вопрос о выборе является проявлением субъективистской натяжки. Феномен выбора может присутствовать в ситуациях тогда, когда уже имеются готовые варианты, касающиеся того, что или из чего надо будет выбирать. В случае наличия готовых вариантов от выбирающего не требуется проявление субъектности. Выбор может быть сделан, например, на уровне ситуативных реакций, присутствующих в ситуации аффектов, непонимания происходящего, заблуждений, некоего умысла, который может совершенно не совпадать со смыслом того, что надо определять как важное и необходимое и т.д.
Рассмотрение любой проблемы вне контекста ее возникновения обрекает на анализ лишь ставших форм, в которых трудно, если не невозможно различить закономерности формирования данного явления. И обсуждение переходит в этом случае с уровня понятийного (сущностного) на уровень терминологического рассмотрения. Это порождает возникновение тупиковых ситуаций в обсуждении, которые содержательно по существу не обусловлены.
Подчеркнем, что социальная обусловленность познания и его результатов не должна лишь постулироваться и реально не включаться в конкретное рассмотрение того или иного вопроса, как это зачастую имеет место. Напротив. Тем более это касается создания стратегий мирового развития. 
Дробление общественных интересов и общественного бытия как контекст создания цивилизационных стратегий
В общественном бытии разделенная деятельность изначально моделирует дробление общественных интересов и общественного бытия. Ее функциональная структура, ее потенциал по определению, не могут полноценно выражать интересы общества в целом. Эти же эффекты, как отмечалось выше, воспроизводятся и на людях, работающих в условиях глобального преобладания разделенной деятельности, и приобретающих в этих условиях статус функциональных единиц, или статус функционеров. Все это имеет свои следствия. 
В пространстве социума технологизируются все процессы, включая сферу общественного сознания со всеми его формами и уровнями. Сюда попадают все формы общественного сознания – право, политика, мораль, искусство, религия и философия. И два уровня общественного сознания – идеологический и социально-психологический. Технологизация здесь означает наличие реальных трансформаций, происходящих со смыслами и их носителями, присутствующими общественном бытии и в общественном сознании. Трансформации в социумном пространстве идут в сторону, своего рода, «упорядочения» процессуальных, «текучих» смыслов, выражающих бытие. «Упорядочение» ориентировано на создание не только соответствующих норм, но и на водворение процессуальных, «текучих» смыслов в рамки уже созданных или заданных норм и трафаретов. Последнее, по сути, изгоняет процессуальность как таковую из общественной жизни.
Нестабильность и цивилизационные стратегии мирового развития
Существование сегодняшнего общественного состояния, составляющего картину современного бытия человечества, отличается большой нестабильностью, которая не только подогревается, но фиксируется, разворачивается конфликтами с использованием военных сил и вооружений во все большем масштабе. Речь идет, по сути дела, о ярком проявлении сформированных противоположных позиций на основе противоположных интересов в общественном бытии, построенном, опять-таки, на разделённой деятельности. Разделенная деятельность не дает оснований для выработки единой позиции, единого интереса, который бы не разъединял, а объединял человеческие группы, сообщества, страны. 
Такая нестабильность сегодня является самым главным вызовом современному человечеству, так как продвижение по логике ее процессов чревато уничтожением самого человечества в ядерном апокалипсисе. 
В последние десятилетия постоянно выявляются и обсуждаются глобальные вызовы бытию современного человечества. К их числу традиционно относят системный кризис экономики, голод, экологическое загрязнение, энергетическую безопасность, глобальное потепление, технизацию социальных и межличностных связей и др., а также и угрозу третьей мировой войны. Вопросы противостояния этим глобальным вызовам и предотвращения их последствий, постоянно находились и находятся в центре внимания мировых центров принятия решений и выработки необходимых рекомендаций. 
Однако принимаемые решения и разработанные рекомендации, хотя и приводили к достаточно серьезным шагам со стороны стран и государств в направлении защиты или нивелировки отрицательных последствий глобальных вызовов, все же не стали в итоге достаточными для предотвращения возникшей и остро ставшей сегодняшней мировой проблемой – проблемы нестабильности мирового состояния в бытии человечества. Нестабильность сегодняшнего мирового состояния провоцирует обострение уже выявленных и находившихся в процессе решения проблем, связанных с глобальными вызовами. Такая нестабильность сегодня, как отмечалось выше, приобрела мировой, глобальный характер.
Это означает, что все принятые ранее и принимаемые сегодня текущие решения не получат (полностью или частично) достаточных условий и оснований для их практической реализации. Само по себе это будет усиливать нестабильность и ее негативные следствия. Образно выражаясь, человечество сегодня переживает состояние бытийного многобалльного шторма. 
Главное на сегодня – стабилизировать состояние общественного бытия, не допустить окончательную потерю контроля над ним. Для этого сегодня нужна максимальная концентрация институциональных сил общества. А также нужна готовность и реальное включение индивидуальных сил людей, способных проявлять субъектность в процессах, обусловливающих все новые и новые шаги, ведущие к снятию напряженности и конфликтности на всех уровнях общественного бытия и сознания. Ситуация обострившейся нестабильности не способствует даже постановке вопроса о выработке цивилизационной стратегии мирового развития. Современная ситуация ориентирует на необходимость срочных мер, которые могли бы решать вопросы выживания и недопущение полной гибели человечества. Такой негативный исход возможен, и он обусловлен невозможностью цивилизационного разрешения назревших противоречий, которые получили статус антагонизмов.
10
