Красиков В.И.
д.филос.н., профессор, гл.н.с. ВГУЮ – РПА Минюста России
krasvladiv@gmail.com

РУССКАЯ МЫСЛЬ О ТРАДИЦИОННЫХ И СЕМЕЙНЫХ ЦЕННОСТЯХ

[bookmark: _GoBack]Ключевые слова: традиционные и семейные ценности, отношение к браку и семье в русской истории, русские интеллектуалы о браке и семье.
Keywords: traditional and family values, attitudes toward marriage and family in Russian history, Russian intellectuals on marriage and family.

По ряду причин – таких как фронтирный характер российской цивилизации на восточном пограничье Европы и евразийских степей, ее длительная изоляция от духовных течений как Запада, так и Востока (Индокитая), жесткая вертикаль власти и социума, деспотизм и консервативный коллективизм – русская мысль имела более широкий спектр выразительных средств, нежели традиционно-трактатный в западноевропейской традиции. Российская ментальность и ratio долгое время, вплоть до 40 гг. XIX в. (начала знаменитого противостояния славянофилов и западников) воплощали себя в более широком круге письменных источников – исторических, юридических и художественных. Затем же возникает и расцветает собственно философско-культурологическая мысль.
Вначале было язычество. До принятия христианства на Руси, как и в большинстве стран Европы того времени, социальная жизнь людей подчинялась вековечным традициям и так называемому «обычному праву», стихийно сложившимся вследствие схожих условий проживания и мифологических (языческих) представлений. Специфика Руси, в сравнении с другими странами, – в том, что из-за ее относительной цивилизационной молодости, здесь практически очень мало, так сказать, «аутентичных», или собственно языческих текстов. Сведения о социальных отношениях, обычаях и умонастрое языческих общин на Руси приходят к нам через христианских посредников, довольно предвзято настроенных по отношению к прежней жизни. Подобные сведения о семейно-брачных отношениях языческой жизни мы можем встретить в одном из источников, а именно «Повести временных лет».[footnoteRef:1] Согласно «Повести», в то время на Руси, как и в других странах и континентах, люди практиковали как моногамию, так и полигамию. Причем последняя была распространена среди славян даже больше, что объясняется некоторыми исследователями как индикатор большой убыли мужчин вследствие интенсивных междоусобиц, регулярных набегов кочевников, да и просто предписанным для них «молодчеством» или же опасными мужскими игрищами.[footnoteRef:2] [1:  Шахматов А.А. Повесть временных лет и ее источники. Репринт. – М.: ЁЁ Медиа, 2024. – 934 с. ]  [2:  Жиляева С.К., Максимова А.А. К вопросу о заключении брака в языческой Руси // Вестник Уральского института экономики, управления и права. – 2021. – № 4. – С. 36-41. ] 

Ожидаемо отношение автора-христианина к семейно-брачным отношениям язычников – это варварство и непотребство. И обычаи у них «звериные», и живут они «по-скотски», и старших не уважают, и браков как таковых (т.е. по-христиански) нет. Тем не менее, автор приводит нужную для нас информацию о формах брака, или лучше – принятых формах «сочетания» мужчин и женщин в то время. Это либо «умыкание» девицы, либо ее «покупка», что, в общем-то, стандартно для подобного типа людских сообществ. Первая форма была экономически выгодна (ни тебе полагающегося выкупа невесты, ни расходов на свадьбу), однако очень конфликтогенна, ибо предполагала наживание кровных врагов и свои потери. Вместе с тем, имелись и две вариации умыкания, когда оно могло быть либо по обоюдному согласию невесты и жениха, либо же оно было благовидным выходом для бедных – не нести неподъемные расходы, связанные с выкупом и свадебными расходами.
Все же покупка невесты явилась своего рода цивилизационным достижением как шаг по пути рационального выстраивания отношений между людьми. Брачный торг, согласование цены на такой специфический товар как девушка, был одной из форм развития договорных начал в социальной жизни. Складывалась соответствующая норматика, последовательность правил поведения сторон – сватовство, переговоры, достижение устной договоренности родителей жениха и невесты об условиях, цене брачной сделки, символические ритуалы передачи прав распоряжения, так сказать, «движимым имуществом».[footnoteRef:3] У славян в это же время возникают прецеденты и такой формы брачной сделки, которой было уготовано основное место в последующей российской брачной практике – приданное за невестой. [3:  Серегин А.В. Семейная власть и механизм урегулирования родовых конфликтов в древнеславянском праве // Вестник Юридического факультета Южного федерального университета. – 2020. – Т. 7, № 2. – С. 41-48. ] 

Ничего удивительного в том, что и у славян мы встречаем все тот же классический патриархат, который в церемонии бракосочетания устанавливался символическим актом передачи плети отцом невесты – будущему мужу. 
Исследователи акцентируют внимание на том обстоятельстве, что в силу специфики исторической ситуации переход от язычества к христианству на Руси соответственно от языческих семейно-брачных практик к христианским был быстрым и резким. Вместе с тем, христианские «прогрессоры» не могли просто так вот взять и заменить одно на другое. Тем более, что первое время православные браки заключались в основном среди высших сословий, а народная масса жила по старинке. К тому же проводить политику переформатирования обычаев и нравов было просто невозможно в условиях хронической феодальной раздробленности.[footnoteRef:4] Потому еще довольно продолжительное время уживались вместе и новые правила, и староотеческие практики, о чем свидетельствует «Правосудие митрополичье», документ XIV века.[footnoteRef:5] В нем были еще предусмотрены допустимые причины для развода, которому практически нет места в традиционном христианстве, где церковный брак есть соединение людей Богом и потому нерушим кроме как из-за смерти одного из супругов. Развод допускался в случаях тяжелых болезней, к примеру, слепоты, а также вследствие и более «легких» причин, естественных для прежних обычаев славян-русских – женины измены и ее непотребное поведение, злоумышления против мужа.  [4:  Жиляева С.К., Максимова А.А. Становление и развитие семейного права после принятия христианства на Руси // Вестник Московского университета МВД России. – 2020. – № 5. – С. 24-26.]  [5:  Правосудие митрополичье (XIV в.) // Собрание средневековых памятников древнерусского (восточнославянского) права: учеб. пособие. – М.: Юрлитинформ, 2020. – С. 164-166.] 

Однако уже спустя два века эти двусмысленности в основном уже подчищаются и в «Стоглаве» 1551 г.[footnoteRef:6] мы видим уже вполне себе традиционно-христианскую семью в ее православном варианте. Здесь все то же, что присутствовало в это время и на католическом Западе: абсолютная власть мужа в семье над всеми ее членами, включавшая в себя распоряжение ими и насилие над ними, правда, без эксцессов. [6:  Стоглав 1551 г. // Российское законодательство X–XX веков. В 9 т. Т. 2. Законодательство периода образования и укрепления Русского централизованного государства. – М.: Юрид. лит., 1985. – С 253-402.] 

Те же ценности пропагандируются и в поучительной литературе тех времен – «Домострое» (и предшествующих аналогах «Измарагде», «Златоусте» и «Златой цепи»): жестокие семейные наказания («не жалей, младенца бия»), соответствующее «воспитание» жен, в котором любовь неотделима от страха.[footnoteRef:7] [7:  Домострой. – М.: ЗАО «ОЛМА МЕДИА Групп», 2013. – С. 72, 101-103.] 

Но не только в отношении женщин простонародья наличествовало такое отношение. В средневековой России оказался немыслимым культ «Прекрасной Дамы» европейского средневековья, знатные женщины оказывались даже, может быть, и в худшем положении, если такое возможно, чем крестьянки, которым хотя и вменялся труд от зари до зари, но все же на воле. А вот знатные женщины пребывали всю жизнь свою в тюрьме теремов, которые они оставляли крайне редко и только с согласия мужа.[footnoteRef:8] По идее в обязанности хозяйки дома входило руководство домашними работами, расписанием жизни и слугами, в том числе и экономическими делами. Однако на практике, как свидетельствуют исследователи, все это, так или иначе, контролировал все же «домодержец», муж, в чьи обязанности входило воспитание (а на деле жестокий контроль) не только детей малолетних и неразумных, но и признававшимися такими же, всех женщины семьи. И воспитывались они розгами и плетьми, причем «до крови». Иностранцы, бывавшие в это время (XV-XVI вв.) в нашем государстве ужасались московским «практикам»: обязательное еженедельное профилактическое битье кнутом жен, дабы они были «добрыми женами», причем последние настолько привыкают к этому, что, будучи не битыми, убеждены, что мужья их, возможно, разлюбили.[footnoteRef:9]  [8:  Костомаров Н.И., Забелин И.Е. О жизни, быте и нравах русского народа. – М.: Просвещение, 1996. – С. 549, 423.]  [9:  Московское государство XV-XVI вв. по сказаниям современников – иностранцев / сост. Н.В. Бочкарев. – М.: «Крафт +», 2000. – С. 188-189.] 

Ну и вполне ожидаемое дополнение к браку, «заключаемому на небесах» – он должен эксклюзивным. Отсюда системное осуждение его вольных либо невольных нарушений. Вольные нарушения – разводы, каковыми причинами бы они не были мотивированы. Последующие после развода браки сопровождались церковным наказанием – семилетним покаянием, развод же вследствие прелюбодеяния карался вообще лишением приобщения к таинствам. В итоге, церковь под давлением многообразия жизненных обстоятельств все же была вынуждена мириться с возможностью повторных браков, однако она ограничивала их сакральным числом «три». Единственно полностью легитимным, и по идее единственным для благочестивого христианина, был первый брак, второй признавался в виде снисхождения к человеческой слабости, третий дозволялся «по нужде» (к примеру, необходимость наследника).[footnoteRef:10]  [10:  Пушкарева Н.Л. Частная жизнь русской женщины: невеста, жена, любовница (X – начало XIX в.). – М.: Ладомир, 1997. – С. 16.] 

Своего рода Рубиконом в социокультурном развитии России, переходом ее в Новое время были знаменитые петровские реформы. Причем речь идет не о прямых государственно-юридических преобразованиях брака и семьи, а скорее о серьезных культурных изменениях в высших сословиях, имевших далеко идущие последствия. Юридические преобразования были, но они не носили какого-то радикального характера, хотя и в духе "европеизации" отличались некоторой гуманизацией в семейно-брачной сфере: разрешение межконфессиональных браков, формальный запрет насильственного принуждения к браку, отмена особо жестоких наказаний женщин за прелюбодеяние, смягчение условий для разводов и повторных браков.[footnoteRef:11] «Европеизация» затронула лишь социально-политическую элиту того времени, прежде всего дворянство и приобрело, по преимуществу, характер чуть ли не раболепного копирования. Многие дворяне говорили на смеси «французского с нижегородским», полагая себя европейцами, волей несчастной своей судьбы заброшенными в дикие евразийские леса. Ясно, что это были не все представители высших сословий, иначе, откуда потом бы появились славянофилы. Вместе с тем, дальнейшая история убедительно продемонстрировала, что прозападный мировоззренческий и поведенческий модусы все же доминировали в дальнейшем российском развитии. Это привело, как известно, к радикальному внутреннему расколу русской культуры, которое политически оформилось в 40-х гг. XIX в. и направившему затем Россию по революционному пути – в том числе в области брака и семьи. [11:  Миненко Г.Н., Жилянина Н.А. Реформы Петра I и их влияние на брак и семейную жизнь в дворянской и крестьянской среде (опыт сравнительного анализа) // Вестник КемГУКИ. – 2019. – № 49. – С. 151-153.] 

Вестернизация России усиливается в конце XVIII - XIX вв. Россия, как и Западная Европа, переживает в это время идеологическую атаку (в России это было, по сути, вторжение) «сиамских близнецов» Просвещения: либеральной и социалистической программ общественных преобразований. Именно они определили на столетия вперед мировоззренческую повестку последующих социальных трансформаций, разрушение и метаморфозы традиционных форм брака и семьи. Вполне ожидаемо, что и в России появились проводники и адепты этих программ преобразований. И это не удивительно, удивительно другое. Хотя и в Западной Европе в это время возник консервативный ответ на либерально-социалистические вызовы, в России он приобрел невиданную мощь вследствие того, что он принадлежал, в первую очередь, писателям всемирной титанической формации – Ф.М. Достоевскому и Л.Н. Толстому, а также представителям русской религиозной философии. Причем слово «консервативный» вовсе не означает «охранительно-восстановительный», ратующий за ренессанс «матерого патриархата» в его изначальной первозданности. Вовсе нет. Утверждая фундаментальность традиционных семейных ценностей, они предлагали их очищение от вековых примесей диктата, насилия и дискриминации. 
Но обо всем по порядку. Вначале обсудим российскую специфику сторонников социалистических преобразований брака и семьи, поскольку либералы в России отличались, как правило, политической умеренностью, высказывая лишь пожелания в области гуманизации семейно-брачных отношений и положения женщин. Правительство и правые силы были способны, как правило (до 1905-1917), их контролировать и сдерживать, они не имели радикальной «харизмы» влияния на интеллигенцию и студенческую молодежь, каковой обладали «социалисты».
Одним из первых адептов социалистической идеи, чьи идеи стали достоянием широких кругов «прогрессивной общественности», а в то время это были, по преимуществу, разночинцы и студенческая молодежь, Н.Г. Чернышевский. Его роман «Что делать» на десятилетия стал своего рода «иконой стиля» для радикально настроенных людей в России того времени, второй половины XIX в., даже для молодых людей, типа В.И. Ленина, впоследствии лидера Октябрьской революции. Вроде как бы Н.Г. Чернышевский и собирался поднимать крестьян и городские низы во времена значительного обострения общественной ситуации в преддверии крестьянской реформы. Однако до сих пор это остается неизвестным и открытым вопросом, несмотря на вменение царской охранки группе Н.Г. Чернышевского авторства провокационных прокламаций. Однако роман, написанный Н.Г. Чернышевским в заточении, действительно содержал план радикальных социальных изменений, но не только политических, но и в области семейно-брачных отношений, потому-то он и крайне любопытен для нас. Логика Н.Г. Чернышевского была таковой – новые люди, прогрессивная молодежь начнут жить по новому, в явочном порядке изменяя характер коренных отношений между полами и в семье, примером своим побуждая общество к законодательной легализации изменений. А это приведет к другим последующим, уже социально-экономическим изменениям. 
Какие же реформы семейно-брачных отношений он предлагал? Радикальнейшие, причем не только для того времени, середины XIX в., но и для нас, людей первой трети века XXI. Ну, равноправием женщин и мужчин в социально-политической области и в наследовании сейчас уже никого не удивишь, но вот узаконивание прелюбодеяния, т.е. измен в браке для всех, объявление брака союзом трех и более людей, вот это бы «приятно удивило» и современных либеральных радикалов, сторонников однополых браков и десятков гендеров. Также удивительное созвучие можно наблюдать между сегодняшними призывами выплачивать неоплатный долг (в реальных дензнаках и поколениями вперед) перед афроамериканцами за века рабства – и убеждениями Н.Г. Чернышевского: что следует дать женщинам преимущественное перед мужчинами «право на неверность» и сексуальную свободу, устранить само понятие «незаконнорожденный». К чести Н.Г. Чернышевского следует сказать, что и в своей личной жизни он вел себя согласно древнегреческим школам «жизненного стиля»: чему учишь, так и живи – он признавал всех детей, которых родила его супруга Ольга Сократовна, своими.[footnoteRef:12]  [12:  Судоргина И.С. Социально-правовые идеи Н.Г. Чернышевского в романе «Что делать?» // Правовая политика и правовая жизнь. – 2019. – № 4. – С. 99-104.] 

Подобные «революционные» идеи и настроения продолжали привлекать студенческую молодежь и «прогрессивные круги». Они крепли и развивались далее – и в «Серебряном веке», и в последовавших затем большевистских преобразованиях. Вместе с тем, параллельно и временами перекрывая по влиятельности радикализм, получили мощное развитие совершенно иные идеи. В условиях нарастания эрозии морали и традиционных ценностей, явных кризисных явлений, в защиту возрождения и обновления традиции выступили наши великие писатели и русские религиозные философы.
Л.Н. Толстого невозможно мировоззренчески охарактеризовать просто и однозначно, как и любого другого гения. Христианство Л.Н. Толстого также довольно проблематично, даром ли было его отлучение РПЦ (24.02.1901). Он создал свое оригинальное религиозно-этическое учение, утверждавшее приоритет духовно-субстанциального, вселенской любви (т.е. своего рода пантеистического Бога) над материальным, к которой относил и плоть. Человек есть воплощение противоборства между духом, любовью и плотью, причем последняя зачастую оказывается сильнее. Брак по своей сути есть «компромисс с похотью».[footnoteRef:13] Вселенский Бог-Любовь воплощает себя и вещает устами многих пророков и мессий, в том числе через евангельские проповеди. Последние потому и являются квинтэссенцией умения любить и духовно самосовершенствоваться. Традиционная семья и традиционные семейные ценности поэтому являются для Л.Н. Толстого лучшими формами, прошедшими проверку веками, в которых органично воплощаются любовь, кротость и понимание, столь важные для человека. Однако похоть, столь же естественная для телесного существа, как и духовная любовь и смирение, может вырываться на свободу и разрушать все – и брак, и семью, и душевное равновесие (смысл жизни). Собственно, в том числе об этом и говорится в «Анне Карениной». Страсть между Анной и Вронским ограничивается физическими отношениями и не смогла перерасти в духовную близость и понимание. Потеряв семью и сына, она остается на духовно-эмоциональном пепелище злости, ревности и эгоизма. Жизненная катастрофа – наказание за предательство брака и традиционных семейных ценностей. И последние понимаются писателем отнюдь не в патриархатном формате. Женщинам, по сути, отведена демиургическая роль в создании и поддержании семьи, устройстве дома, рода. Потому столь модная в то время либеральная эмансипация женщин воспринимается Л.Н. Толстым крайне отрицательно. Такое же отношение к мужской похоти (Стива Облонский), которая столь же вредоносна для семьи. Смирение, долготерпение и понимание лишь только способны создать счастье семьи, как у Китти и Константина Левиных или же глубокое прочувствование материнского долга и материнского счастья Долли Облонской. Плотская любовь приходит и уходит, но пребывает и укрепляет век человеческий только любовь-жалость и любовь-понимание – истинный базис брака и семьи. [13:  Дмитрийчук А.Ю. Представления о семье в русской философско-культурологической мысли // Гуманитарные ведомости ТГПУ им. Л. Н. Толстого. – 2018. – № 1 (25). – С. 85-100.] 

В отличие от Л.Н. Толстого, Ф.М. Достоевский был верующим христианином, хотя и не, так сказать, «исходным», из детства (воцерковленным). Его религиозное обращение (Religios conversion) произошло в настоящей пограничной ситуации гражданской казни и каторги – бывшего социалиста и нигилиста. Тем основательнее и истовее стала его вера в то, что христианство являет собой истину человеческого общежития и, прежде всего, обеспечивая тепло, близость и крепость семейных отношений. Подобная подлинная семья или «благочестивое семейство» и есть «малая церковь»,[footnoteRef:14] основа церкви большой, Христовой, а также духовная «национальная почва», на которой и произрастает русский народ. Аксиология семьи Ф.М. Достоевского также укоренена в подобной духовной почве – правды, общерусского духа и фундаментальных религиозных ценностей. Лишь это способно консолидировать общество, расколотое на верхи и народ, на разные партии и фракции, в нечто органичное целое. Что же это?  [14:  Богач Д.А. Ценность семьи в мировоззренческом опыте Ф.М. Достоевского // Вестник Ивановского государственного университета. Серия: Гуманитарные науки. – 2023. – Вып. 2. – C. 5-12.] 

Об этом Ф.М. Достоевский провозгласил в своей знаменитой вдохновенной речи об А.С. Пушкине (1880), в которой он сформулировал своего рода русский религиозно-национальный код – народность, способность к всеобщему примирению, братской любви и всечеловеческому единству. Это и есть то, что позднее назовут «русской идеей», и закладывается она с детства, в семейном жизни и воспитании. Ф.М. Достоевский с особым вниманием исследовал вопрос о том, откуда у нас появляются «бесы» общественного растления и революционаризма. Их истоки, полагал он, – в некоторых семьях, в которых детям дают хорошее образование и кругозор, как правило, европейского происхождения, с соответствующим преклонением, но лишают, по собственному непониманию, народного духа религиозности и традиций, национальной почвы. Последнее необходимо для культивирования таких христианских качеств, как органическое неприятие насилия, милосердие и сострадание, активное соучастие в добрых делах. 
Отношение к семье и браку, с точки зрения традиционных семейных ценностей, духовного направления, получившего название «русская религиозная философия», мягко говоря, неоднозначно. Вслед за Л.Н. Толстым, если они и были христианами, то явно не ортодоксально-православными и вообще их отношения с РПЦ были всегда проблематичными, порой напряженными – на грани вражды. Так В.С. Соловьеву постоянно инкриминировали тайные симпатии к католицизму, а его практически еретические, для православия, концепции «Софии» и «богочеловечества», отчасти перенятые его последователями С.Н. Булгаковым и П.А. Флоренским, создавали последним также большие проблемы, поскольку оба были православными священниками. К В.В. Розанову также не приложима идентификация православного христианина, и даже, может быть, и вообще христианина. Он явно предпочитал Ветхий завет Новому, а Бога интерпретировал как «личного бесконечного духа». Учение Н.А. Бердяева выстраивало иную онтологию, в которой главенствует первичная первобытная свобода (Хаос) и рождение из нее Бога, и которая явно не коррелирует ни с каким христианством официальных конфессий. 
Впрочем не стоит забывать, что эти философы после В.С. Соловьева, духовно принадлежали к формации Серебряного века, оказавшим не только возвышенно-творчески-романтическое влияние на культуру, но и негативное – на традиционные семейные ценности. То есть у Серебряного века имелась и «обратная сторона».[footnoteRef:15] Свидетель эпохи, может быть и не беспристрастный, родственница А.А. Блока, М.А. Бекетова, так характеризует отношение ключевых фигур того времени к нашей теме: «Брюсов, Мережковские, Вяч. Иванов, Гамсунг, Пшибышевский – все говорили одно и то же, призывая к протесту против семейного очага, призывая к отказу от счастья, к безбытности, к разрушению семьи, уюта… Каждый безумствовал, каждый хотел разрушить семью – свою и чужую».[footnoteRef:16] [15:  Термин А.Ф. Лосева из «Эстетики Возрождения», которым он обозначил намеренные и систематические нарушения (испытания) традиционных норм морали со стороны «титанов Возрождения». Сама их революционность и радикализм в искусстве органично вызывали в них представления о своей исключительности и особых нормах поведения – в отличие от простых смертных.]  [16:  Бекетова M.A. Воспоминания об Александре Блоке. – М.: Правда, 1990. – С. 244. Цит. по: Колесников С.А. Семейный мир как основа духовно-богословского становления богословской системы В.Н. Лосского // Труды Белгородской духовной семинарии. – 2021. – № 12. – С.40.] 

Потому будет вполне понятен тот мировоззренческий контекст, в котором и формулировались, и разворачивались приводимые далее идеи тех религиозных философов, которые более основательно останавливались на нашей тематике. 
В.С. Соловьева интересовала в большей мере все же «любовь» как онтологическая категория («Смысл любви»). В интерпретации же отношений мужчины и женщины, семьи, он придерживался классически-христианских (патриархатных) представлений. Человек есть истинное единство мужской и женской половинок, это и есть первоначальный «образ Божий» творения, модель отношений в семье – калька с отношений Бога и мира, Христа и его Церкви, т.е. мужчина «творит» и «созидает» свое женское «дополнение».[footnoteRef:17]  [17:  Соловьев B.C. Смысл любви // Сочинения: в 2 т. Т. 2. – М.: Мысль, 1990. – С. 529.] 

Иное дело его последователи. Здесь мы можем встретить большой плюрализм – от откровенного язычества (В.В. Розанов) до радикально-индивидуалистической взглядов на семью (Н.А. Бердяев). Однако они интересны и поучительны, являются нашим наследием. 
В.В. Розанов, можно сказать, буквально боготворил семью, т.е. делал ее онтологическим центром мира и высшей ценностью. По сути, это обожение семьи и брака, даром ему вменяли именно языческую позицию понимания мира. Физиология человеческого тела, инстинкт размножения, все половые дела – вот суть человека и человечества, которые к тому же почему-то объявляются "духовными". Впрочем, может быть, это проявление сознательного мифотворчества со стороны В.В. Розанова, как отмечают некоторые исследователи.[footnoteRef:18] Но, так или иначе, семья для него являлась важнейшим социальным институтом, нравственным фундаментом общества. Вместе с тем, опираясь на статистику роста незаконнорожденных и свидетельства о домашнем насилии, В.В. Розанов констатирует кризис семейных ценностей в России того времени.[footnoteRef:19] У философа был пристрастный интерес к данной тематике, вследствие своего печального опыта и в браке, и в отношении незаконнорожденных детей. Его первый брак в довольно юном возрасте с женщиной старше его чуть ли не вдвое закончился неудачей, причем ему было категорически отказано в разводе. Поскольку браки были в то время церковными, венчать его официально с его второй избранницей отказались, и его второй брак юридически оставался сожительством, а дети – незаконнорожденными – с соответствующими поражениями в правах. Потому у него были свои счеты, и он обрушился на главного виновника, по его мнению, своих бед – РПЦ, которая обеспечивала и идеологию брака, и контроль над семейным поведением. Для церкви идеал – монашество и аскеза, для В.В. Розанова чувственные удовольствия, в том числе и половые – важнейшие смыслы нормально человеческой жизни. Для церкви секс оправдан лишь деторождением, для него эротическая сфера – самодостаточна и высокоценна, к тому же это исток новой жизни, детей, потому он священен. И не важно, освящает или нет, все это церковь, это благословение Божье (природы, эволюции). Потому В.В. Розанов был поборником гражданского брака и либерализации разводов, ликвидации дискриминации незаконнорожденных. И предпринимал в этом направлении значительные усилия. Так он организовал в 1901-1903 гг. дискуссии, неоднократно выступал на пяти (!) заседаниях Петербургского религиозно-философского собрания, посвященных темам необходимости реформирования брачного законодательства.[footnoteRef:20] Понятно, что РПЦ проигнорировала эту нонконформистскую активность «маргиналов». [18:  Пешков А.А., Гуторов Ю.А. Вопросы семьи и брака в отечественной религиозно-философской мысли (конца XIX — начала XX века) // Труды Нижегородской духовной семинарии. – 2019. – № 17. – С. 253-268.]  [19:  Розанов В.В. Собр. соч.: Семейный вопрос в России. – М.: Республика, 2004. – С. 24. ]  [20:  Записки Петербургских Религиозно-философских собраний (1901-1903 гг.). – М., 2005. – С. 214-353.] 

Примечательна позиция по отношению к традиционной семье и традиционным семейным ценностям самого известного на Западе из представителей когорты русской религиозной философии Серебряного века – Н.А. Бердяева. Некоторые говорят о его «либерализме»,[footnoteRef:21] что является, думаем, большим упрощением. На деле следует говорить скорее о философском персонализме и духовном аристократизме его концепции.  [21:  Метлова Т.А. Либеральная концепция семьи в трактатах Дж. С. Милля и Н.А. Бердяева: компаративные аспекты // Современные исследования социальных проблем (электронный научный журнал). – 2012. – № 5 (13). – С. 1-17.] 

Соответственно, будучи персоналистом, он признавал за истинную сущность человека лишь его личностное, неповторимо-творческое начало. Все прочее, биологически-видовое, обозначаемое им как «родовое» – лишь предуготовление, потенциальная возможность становления собственно человека или личности. Семья, биологическое производство человека (как его рождение и рождение от него) – это лишь природа, инстинкт размножения, чья инфернальная сила глубоко враждебна личности, низводит человека до положения животного. Половое чувство или «родовая любовь» утверждает лишь биологическое бессмертие рода, заставляя людей спариваться как можно чаще, рожать как можно больше детей и всю жизнь положить на уход за ними, чтобы не обрывалась бесконечная цепь поколений. Также семья является исходно социальной формой приспособления к изменяющимся условиям хозяйствования, подтверждая принципы экономического материализма.[footnoteRef:22] [22:  Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. – М.: Правда, 1989. – С. 422-423.] 

Традиционная семья, таким образом, – это природно-социальное ярмо, одно из главных препятствий на пути личностного развития человека. Через семью природа и социум подавляют истинно-человеческое в человеке. Семья или быт враждебны духовной любви, творчеству и личности, она порабощает их, истязает и калечит. Можно ли нейтрализовать это пагубное влияние? Да, если попытаться отказаться от традиционных (авторитарных, иерархичных) принципов организации семьи и быта, гуманизовать и максимально устранить любые формы внутрисемейной дискриминации, приблизив ее к «типу братства».[footnoteRef:23] Для этого нужна не только эмансипация женщин, не их маскулинизация (полное равноправие во всем), а, скорее, полное раскрытие специфически женских творческих начал для реализации их особой метафизической миссии в развитии мировой человеческой культуры.[footnoteRef:24]  [23:  Бердяев Н.А. О рабстве и свободе. Опыт персоналистической философии. – М.: Республика, 1995. – С. 141.]  [24:  Бердяев Н.А. Метафизика пола и любви // Русский Эрос, или Философия любви в России. – М., 1991. – С. 248-256.] 

Приземленности, обыденности существующей патриархатной семьи он противопоставляет платонистскую символику духовной любви, андрогинности и трансцендентности. Суженый и суженая соединяются, обретая целостность в этих вот трансцендентных эмпиреях. И лишь подобный брак отвечает личностным началам, истине человека, поэтому при умирании любви развод обязателен.[footnoteRef:25]  [25:  Бердяев Н.А. Назначение человека. – М.: Республика, 1993. – С. 204.] 

Впрочем, похоже, что кейсы В.В. Розанова и Н.А. Бердяева все же исключение, другие философы этого направления придерживались вполне традиционных семейных ценностей, которые для них были само собой разумеющимся, потому что о том говорить? Обсуждают лишь те, кто не согласен или прямо уязвлен существующим положением вещей – как Н.А. Бердяев или же В.В. Розанов. Для П.А. Флоренского, к примеру, первым из трех столпов, поддерживающих и направляющих жизнь человеческую, является почтительное знание о своих предках как жизнеуказующий вектор, и лишь второй столп – освоение мировой культуры, а третий – глубокая религиозность.[footnoteRef:26] Знания о своем роде включает в себя не только чисто информацию о том, кем были предки данного человека, какими интересами они жили, какие имели таланты и заслуги. Они должны стать предметом личностной рефлексии для того, чтобы их учесть и как-то встроить в свою жизненную стратегию. Родной дом и особенно мать – безусловно, приоритетны, есть высшие ценности, которым нет замены: ни среди друзей-товарищей, ни сподвижников-подельников. П.А. Флоренский упоминает о чем-то похожем на «родовую карму» – всей прежней историей (в конечном счете – Богом) складываются некие «законы рода», предопределяющие его жизненное предназначение. И если ребенок не будет знать и принимать это «призвание», то встретит на своем жизненном пути большие сложности. Так П.А. Флоренский полагал, что с этим столкнулись его дед и отец, которые не ценили особую миссию своего рода, межпоколенной семьи (служение Богу).[footnoteRef:27]  [26:  Бѐрджесс Д.П. Смысл жизни в разговорах П.А. Флоренского с детьми (по материалам переписок) // Научный результат. Социальные и гуманитарные исследования. – 2021. – Т. 7, № 1. – С. 20-24. DOI: 10.18413/2408-932X-2021-7-1-0-2]  [27:  Флоренский, П.А. Все думы – о вас. Письма семье из лагерей и тюрем, 1933-1937 гг. – СПб.: Сатисъ, Держава, 2004. – С. 41, 413.] 

Подытожим представленные здесь обобщения относительно заявленной в начале темы. 
Российская цивилизация принадлежит к числу молодых. Государственность, относительно определенно установленная по источникам, ведет свое начало с того времени, когда Европа имела уже более полутысячелетия своего самостоятельного развития, не говоря уже о греко-римских предшественниках. Отсюда неискушенность в рационально-категориальном выражении своих мыслей – российская ментальность долгое время выражала себя в более широком круге письменных источников: исторических, юридических и художественных, нежели философских.
Язычество и соответствующие семейно-брачные практики и нормы – общий со всеми другими народами путь. Мы пережили, однако, в силу специфики исторической ситуации, более быстрый и резкий переход к монотеистической религиозности, православию, чем то имело место у других. Причем довольно продолжительное время уживались вместе и новые правила, и староотеческие обычаи. Спустя, опять-таки, полутысячелетие, и у нас, как и везде в то время, утвердилась патриархатная семья со всем ее «джентльменским набором»: абсолютной власти мужа в семье, жестокие семейные наказания, угнетение женщин. Российской особенностью можно считать худшее положение знатных женщин, пребывавших всю жизнь свою в тюрьме теремов.
Переломной вехой в социокультурном развитии России стали реформы Петра I, приведшие, в конце концов, к радикальному внутреннему расколу русской культуры и быстрой вестернизации ее правящей элиты. Это сделало последнюю идеологически уязвимой от чуждых влияний, особенно от новых радикальных мировоззрений, таких как либерализм и социализм. Именно последний приобрел наиболее серьезное влияние в XIX в. 
Началось состязание радикализма и консерватизма (западничества и славянофильства). Радикализм (Н.Г. Чернышевский и др.) предлагал отказ от традиционной семьи как деспотической и несправедливой, введение полной сексуальной свободы и реформы семейно-брачного законодательства. Консерватизм (Л.Н. Толстой и Ф.М Достоевский) настаивал на том, что традиционная семья и традиционные семейные ценности («благочестивое семейство», «малая церковь») и есть основа духовной «национальной почвы», на которой и произрастает русский народ. 
Духовное направление «русская религиозная философия», являясь выражением радикальной противоречивости и разноголосицы Серебряного века и предреволюционных ситуаций, давало своеобразное толкование назревших в то время проблем в семейно-брачной сфере. Некоторые видные ее представители (В.В. Розанов, Н.А. Бердяев) придерживались позиции критики РПЦ, которая была в то время, можно сказать «куратором» этой области общественных отношений, равно как и осуждали авторитаризм традиционной семьи, предлагая либерализацию института брака и развода. Другие (П.А. Флоренский и др.) ратовали за сохранение традиционных форм семьи и ее ценностей, предполагая ее более последовательную и настойчивую христианскую гуманизацию.
1
