Косиченко А.Г.
д.филос.н., профессор, гл.н.с. Института философии, политологии и религиоведения Министерства науки и высшего образования Республики Казахстан

ПОЗВОЛЯЕТ ЛИ МНОЖЕСТВЕННАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ СОХРАНЯТЬ ОБЩЕСТВЕННЫЙ КОНСЕНСУС?[footnoteRef:1] [1:  Статья подготовлена в рамках финансирования КН МНВО РК (BR31714927 «Множественные идентичности и общественный консенсус в социетальных контекстах казахстанской динамики: поиск моделей гражданского единства в условиях гибридных вызовов»).] 


Ключевые слова: множественная идентичность, общественный консенсус, человек, общество, современность.
Keywords: multiple identity, public consensus, person, society, modernity.

Одной из самых ярких граней современности становится размывание идентичности человека и общества. Чем в большее число разнообразных связей и отношений вступает человек, чем в большем количестве сфер он функционирует, чем многообразней он позиционирует себя, тем множественней набор его идентичностей. Наряду с классическими формами идентичности: гражданской, этнической, религиозной, половозрастной и др., формируется идентичность, сопряженная с вхождением человека в цифровое пространство. Нарастает количество признаков, по которым человек себя идентифицирует, кроме того, в ряде случаев становится неопределенной его идентичность и по какому-то одному признаку, как это распространено сейчас, например, в Юго-Восточной Азии в отношении религиозной идентичности, когда человек является и синтоистом, и буддистом одновременно. Он не переходит из религии в религию; он одновременно и синтоист, и буддист. Этот феномен разрастается и на Западе – католик посещает протестантские собрания; протестант одной деноминации является членом еще и другой, если ему нравится католическое богослужение, он посещает и его. Такая ситуация не вполне традиционна. Человеку как бы «тесно» в конкретной религиозной традиции, он расширяет ее до нескольких.
Казалось бы, религиозная идентичность должна быть четкой, однозначной, во всяком случае так было до недавнего времени. Но вот в последние два десятилетия и она размывается. Это интересный феномен, присмотримся к нему – он многое говорит относительно неоднозначности, параллельной и даже множественной идентичности, нарастающей в современном мире. 
Множественная религиозная идентичность стала предметом исследования лишь недавно, не более пятнадцати лет назад. Причем анализировали этот феномен исключительно западные исследователи. Одной их первых была издана монография Кэтрин Корнелл «Много обителей?: Множественная религиозная принадлежность и христианская идентичность», в которой она писала, в частности: «В мире, кажущемся неограниченным выбором в вопросах религиозной идентичности и принадлежности, идея принадлежности исключительно к одной религиозной традиции или использования только одного набора духовных, символических или ритуальных ресурсов больше не является самоочевидной. Зачем ограничивать себя исторически и культурно обусловленными символами и ритуалами одной религиозной традиции среди богатого разнообразия символов и ритуалов, представляющихся религиозному воображению?».[footnoteRef:2]  [2:  Cornille С. Many Mansions? Multiple Religious Belonging and Christian Identity. – New York: Orbis Books, 2010. – Р. 3.] 

В журнале «Open Theology» № 3 за 2017 год были опубликованы статьи нескольких исследователей, в которых всесторонне анализировался феномен множественной религиозной идентичности. Концептуально эти статьи достаточно значимы. Пол Хеджес, профессор межрелигиозных исследований Кембриджского университета в обширной статье «Множественная религиозная принадлежность после религии: теоретизирование стратегического религиозного участия в общем религиозном ландшафте как китайская модель» обращаясь к верованиям, практикам и традициям религий, показывает, что какой-то частью человек может принадлежать одним из них, а другой – пребывать в других. Именно это позволяет говорить о множественности религиозных идентичностей. Еще одним тезисом Хеджеса является тезис о динамизме понятий «религия» и сопутствующих терминов, что также приводит к смешению верований.
Даан Ф. Ооствеен, известный исследователь религии из Амстердамского университета, в статье «Множественная религиозная принадлежность: герменевтические вызовы для теологии религий», анализирует оппозицию «партикуляристов», отстаивающих позиции религиозной моноидентичности и плюралистов, утверждающих естественность множественной религиозной идентичности, и приходит к выводу, что религиозная идентичность связана с культурными традициями и региональной спецификой. «Западные концепции религиозного многообразия, – утверждает Даан Ф. Ооствеен, – фокусируются на взаимоисключающем характере религиозных традиций. В Восточной Азии религиозные традиции часто рассматриваются как взаимодополняющие учения, каждое из которых сосредоточено на определённом аспекте жизни». На метафоричности и разноуровневости религиозных понятий строит свое видение множественности религиозной идентичности У. Баатц из Венского университета в работе «Территория, отношения или путь: Краткий обзор метафор “Двойной религиозной принадлежности”». Она привлекает внимание к тому факту, что в буддизме, например, нет понятия «религия», и, соответственно, «множественность религий» также исчезает. Джонатан Вайденбаум (Беркли-колледж, Нью-Йорк) связывает множественность идентичности в религии с десакрализацией священного. Джоантин Бергхейс (Амстердамский университет) в статье «Множественная религиозная принадлежность в Нидерландах: эмпирический подход к гибридной религиозности» на обширном эмпирическом материале показывает, что множественная религиозная принадлежность тождественна гибридной религиозности. Стив Брюс (Университет Абердина), в статье «Множественная религиозная принадлежность: концептуальный прогресс или отрицание секуляризации?» настаивает на искусственности и завышенности объемов множественной религиозной принадлежности. Рианнон Грант (Центр изучения квакеров, Бирмингем) в статье «Играя во множество религиозных игр: витгенштейновский подход к множественной религиозной принадлежности» подчеркивает игровой характер множественной религиозной принадлежности.
Какой вывод можно сделать из нашего обращения к феномену множественной религиозной идентичности? Если даже и религиозная идентичность (с которой связывался смысл жизни человека и его посмертная судьба) становится множественной в выше обозначенных смыслах, то что же говорить об идентичности в иных отношениях, менее судьбоносных и более «приземленных»? Они множатся и множатся, утрачивая при этом свою определенность. 
Множественная идентичность могла бы быть выигрышной для человека, т.к. он обретает многогранность; но существует реальная опасность растворения личности в этой множественности и распыления содержания личности. Последнее ведет к отказу от ответственности; не ясно, какая грань множественной идентичности человека будет отвечать за поступки, за поведение, за результаты выбора и т.д. Множественность идентичности вместо того, чтобы обогащать личность, ведет к ее аморфности, к отсутствию четкой жизненной позиции. В условиях множественной идентичности человек относится поверхностно к своей идентичности. Эту поверхностность глобальные силы и насаждают для размывания личности с последующей ее ликвидацией. Идентичность мало того, что множественна и неопределенна, она еще и «текуча» – разрушаются устойчивые связи, никакие референтные группы не обладают абсолютной привлекательностью, все смещается в сторону субъективного выбора, доходящего до солипсизма. «В настоящее время не хватает именно таких паттернов, кодексов и правил, которым можно подчиняться, которые можно выбрать в качестве устойчивых ориентиров и которыми впоследствии можно руководствоваться. Это не означает, что наши современники руководствуются исключительно своим собственным воображением и решительностью и свободны выбирать образ жизни на пустом месте и по своему усмотрению или что для построения своей жизни им больше не нужно брать от общества строительные материалы и чертежи. Это означает, что теперь мы переходим из эры заранее заданных «референтных групп» в эпоху «универсального сравнения», в которой цель усилий человека по строительству своей жизни безнадежно неопределенна, не задана заранее и может подвергнуться многочисленным и глубоким изменениям…».[footnoteRef:3]  [3:  Бауман З. Текучая современность. – СПб.: Питер, 2008. – С. 13. ] 

Классическое понимание идентичности исходило из того, что идентичность – это всегда выбор внутри системы с доминирующим ядром (историческим и ценностным) – этнос, государство, религия и т.д. Это был центральный момент в понимании сущности идентичности. Идентичность при этом была не произвольна, она была укоренена в истории, традициях, ценностях. Формирование идентичности, а также ее утрата, рассматривались в связи с ценностной системой, внутри которой идентичность получает свое содержание. «Смысл взаимосвязи формирования идентичности и ценностных ориентацией заключается именно в том, что в случае крушения наших ценностей нам непросто сохранить свою идентичность, точно так же как в случае кризиса идентичности нам сложно сохранить свои ценностные ориентации».[footnoteRef:4]  [4:  Йоас Х. Возникновение ценностей. – СПб.: Алетейя, 2013. – С. 214. ] 

В последние десятилетия такое понимание идентичности подвергается жесткой критике. Считается, что классическое видение сущности идентичности устарело. В парадигме постмодернистского понимания идентичности признается, что идентичность не может базироваться на стабильной системе ценностей. Ярчайший представитель этого похода Ричард Рорти, пишет, иронизируя над классическим видением идентичности: «Традиционный взгляд на человеческую ситуацию рисует такой образ людей, в соответствии с которым они представляют собой не просто сеть убеждений и желаний, а некие сущности, обладающие такими убеждениями и желаниями. Традиционная точка зрения заключается в том, что существует ядро самости, которое может рассматривать, выбирать, использовать и выражать себя через эти верования и желания».[footnoteRef:5]  [5:  Рорти Р. Случайность, ирония и солидарность. – М.: Русское феноменологическое общество, 1996. – С. 31. ] 

Свой же взгляд на идентичность Р. Рорти излагает так: «Я бы хотел показать, что такие понятия, как “мораль”, “справедливость”, “добро”, не нуждаются во внеисторическом обосновании, что предпосылкой и исходным пунктом формирования нравственного самообраза индивида является осознание им собственной принадлежности к определённому конкретно-историческому сообществу (или традиции), и что такое представление не является ни безответственным, ни социально вредным или опасным. Разнообразие этических представлений, предопределённое несовпадением прагматистских интенций и способов самоотождествления, исключает здесь возможность какой-либо унификации. Большинство моральных дилемм является отражением того несомненного факта, что многие люди находят естественным отождествлять себя не с одним, а одновременно с двумя или несколькими сообществами (реальными или воображаемыми), считая необязательной постановку вопроса о том, в отношении какого сообщества самость должна подвергнуться маргинальному “отстранению”. Такое разнообразие идентификаций возрастает с повышением уровня образованности и культуры; число сообществ, с которыми личность могла бы отождествлять себя, увеличивается с развитием цивилизации».[footnoteRef:6] Можно видеть, что Р. Рорти делает выбор идентичности во многом случайным процессом, не укорененном ни в культуре, ни в каких-либо ценностных системах.  [6:  Рорти, Р. Постмодернистский буржуазный либерализм. – http://www.ruthenia.ru/logos/number/1999_09/1999_9_08.htm] 

Мы не разделяем постмодернистское видение сущности идентичности, считая его сознательно фрагментаризированным, но надо признать, что в нем схвачена одна из центральных тенденций трансформации идентичности в современном мире. А именно: идентичность становится столь множественной, что в этой множественности растворяется четкое, ясное и основное содержание процесса формирования идентичности. Если реальность будет трансформироваться в данном направлении, то вскоре станет бесполезно говорить об идентичности как определенном содержании личности или общества в том или ином контексте. Идентичность перестанет что-либо значить, она станет набором неопределенных качеств, к тому же все время изменяющихся. Появились подходы, в которых идентичность признается «пластичной» и «текучей» (как у З. Баумана). Причем это не изыск, не оригинальничание, а трезвый методологический подход к раскрытию сущности идентичности в современных условиях. Такое понимание идентичности не дает оснований рассматривать ее в качестве консолидирующего социум фактора.
«Процессы формирования идентичности в современном мире предельно сложны. К тому же, сами процессы социальной, этнической, поколенческой, религиозной и иных форм идентичности оказывают значимое, подчас определяющее влияние на состояние общества и на политику государств как внутреннюю, так и внешнюю. Различные формы идентичности человека и общества взаимодействуют между собой, существенным образом влияют друг на друга, что и создает систему идентичностей, систему в высокой степени динамичную и неустойчивую».[footnoteRef:7] Процессы формирования идентичности не только усложняются, они еще и выливаются, как было показано выше, в множественную идентичность, что ведет к деконструкции идентичности как таковой. Последнее же разрушает общественную солидарность, общественный консенсус. Общество распадается на социальные сегменты, имеющие очевидно партикулярные устремления и интересы. Встает задача выстраивать социальную консолидацию из множества разнородных и разноуровневых идентичностей. А вместе с тем сегодня как никогда ранее потребна консолидация общества, так как в отсутствии консолидации общество, а вслед за ним и государство, теряет способность адекватно отвечать на современные вызовы и угрозы, которые все множатся и углубляются.  [7:  Косиченко А.Г. Можно ли рассматривать общую идентичность в качестве фактора социальной консолидации? // Социальная консолидация и социальное воспроизводство современного российского общества: ресурсы, проблемы, и перспективы: материалы XI Международной научно-практической конференции. Иркутск, 24 февраля 2025 г. – Иркутск: Издательство ИГУ, 2025. – С. 49. ] 

К тому же и сам феномен общественного консенсуса стал в высокой степени неопределенным, что отразилось на размывании понятия общественного консенсуса. Вместо достаточно ясного понимания консенсуса именно как общественного согласия, причем согласия не по какому-то частному аспекту развития общества, но по самым существенным граням его бытия, мы видим обновленное понимание консенсуса как результата сознательного соглашения различных социумных слоев и групп, не настаивающих на своих глубинных интересах; как осознанного компромисса, крайне динамичного и внутренне противоречивого, готового взорваться при даже и не критическом давлении на него. Таков сегодня общественный консенсус, и с таким его статусом и содержанием приходится считаться. То есть, теперь мы имеем не консенсус в его прежнем понимании – как стратегическое и глубокое согласие – а консенсус как цель поддержания консенсуса; несмотря на несогласия сторон, удерживать консенсус как запредельный компромисс. Такому пониманию общественного консенсуса множественная идентичность вполне соответствует.
Сторонники постлиберальной идеологии не видят в отсутствии социальной консолидации большой беды, они рассматривают дезинтеграцию общества как естественный результат постиндустриального развития и возрастания индивидуализма на всех уровнях общественного организма. «Дезинтеграция социальной сети, распад эффективных организаций коллективного действия часто бывает отмечен большой тревогой, и о нем сожалеют как о непредвиденном «nобочном эффекте» новой легкости и текучести, все более и более мобильной, нестабильной, переменчивой, неуловимой и мимолетной власти. Но социальная дезинтеграция является как условием, так и результатом новой техники власти, использующей свободу и искусство ускользания в качестве своих главных инструментов. Чтобы власть могла быть текучей, мир должен быть свободен от заборов, барьеров, укрепленных границ и контрольно-пропускных пунктов. Любая плотная сеть социальных обязательств, и особенно основанная на территориальном принципе, является препятствием, которое необходимо убрать с пути. Глобальные силы склонны разрушать такие сети ради непрерывности и развития своей текучести, этого основного источника их могущества и гарантии их непобедимости».[footnoteRef:8] То есть, признается, что современность не нуждается в консолидированных обществах, и «дезинтеграция социальных сетей» – условие, позволяющее реализовать идеи единства человечества на наднациональном, мировом уровне. Это глобалистский проект, и он реализуется, несмотря на некоторые трудности, встающие на пути построения нового мирового порядка.  [8:  Бауман З. Текучая современность. – СПб.: Питер, 2008. – С. 21.] 

Для управления человеком и человечеством множественная текучая идентичность очень удобна. Различные идентичности в этом случае плохо совместимы, вступают в противоречия между собой. Это имеет место как на личностном, так и на социумном уровне. Возникают неограниченные возможности манипуляции человеком: коль скоро он и такой, и другой, и третий, а реально он никакой, то и сопротивляться человек не будет; он примет ту реальность, которая продемонстрирует свою успешность. У человека нет ответственности за себя, нет задачи удерживать общество от распада, в обществе же нет солидарности, утрачиваются общественные ценности, общество не консолидировано, что, как говорилось выше, крайне опасно для общества, а со временем и для государства – это путь к утрате им своего суверенитета. 
Возможен ли общественный консенсус в его традиционном понимании в этих условиях? И если возможен, как его осуществить? Консенсус нужен и возможен. Имеется два пути удержания общественного консенсуса в этом случае. Первый – несмотря на множественную идентичность, существуют устойчивые аспекты различных форм идентичности, их и надо положить в основание консенсуса. Множественные идентичности останутся и даже будут умножаться, но они будут дополнением к основным, будут своего рода украшением процесса, его антуражем. Конечно, этот путь не опирается непосредственно на множественную идентичность, а как бы ее обходит. Второй путь – вплотную использовать множественную идентичность. Для этого надо использовать множественную идентичность – которая расшатывает общественный консенсус – для его же укрепления. Сегодня не исключена такая постановка вопроса – все стало настолько противоречиво и неустойчиво, что невозможное ранее становится возможным именно в силу «логики абсурда». Множественная идентичность порождает систему с таким количеством параметров и с такой их динамичностью, что имеется вероятность сочленения этих параметров и порождения достаточно устойчивых связей между этим многообразием. Надо только чуть-чуть подтолкнуть развитие ситуации в этом направлении. И вместо распада общественных связей мы получим динамичный общественный консенсус, соответствующий реалиям современности – сложные системы позволяют получать предзаданный результат.
3
