
Саипова К.Д.
д.и.н., зав. кафедрой «Новейшая история Узбекистана», Национальный университет Узбекистана
kamola_nuz@rambler.ru

НАЦИОНАЛЬНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ В УЗБЕКИСТАНЕ И СТРАНАХ 	ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ: ИСТОРИЧЕСКИЕ ИСТОКИ, СОВРЕМЕННОЕ СОДЕРЖАНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ

Ключевые слова: Узбекистан, Центральная Азия, национальная идентичность, этничность, язык, культура, ислам, советский период, независимость, глобализация, межэтническая толерантность, национальная политика, Казахстан, Кыргызстан, Таджикистан, Туркменистан.
Keywords: Uzbekistan, Central Asia, national identity, ethnicity, language, culture, Islam, Soviet period, independence, globalization, interethnic tolerance, national policy, Kazakhstan, Kyrgyzstan, Tajikistan, Turkmenistan.

Национальная идентичность является важнейшей составляющей политической и культурной жизни постсоветских обществ. В Центральной Азии, где народы имеют общее историческое и культурное наследие, но они прошли разные траектории развития в годы независимости, проблема формирования и укрепления идентичности занимает ключевое место. Для Узбекистана этот процесс связан с возрождением национальных традиций, языка и духовных ценностей, однако схожие тенденции и вызовы наблюдаются и в Казахстане, Кыргызстане, Таджикистане и Туркменистане[footnoteRef:1]. [1:  Huntington S. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. – New York: Simon & Schuster, 1996.] 

Формирование национальной идентичности в Центральной Азии имеет глубокие корни. Историко-культурная база региона складывалась под влиянием тюркских и иранских традиций, исламской цивилизации, а также богатого наследия Великого шелкового пути[footnoteRef:2]. В Средневековье особую роль в становлении самосознания народов сыграли такие фигуры, как Алишер Навои, Мухаммад Бобур, Мирзо Улугбек. Их труды и культурное наследие создали основу для будущего национального самосознания. [2:  Абдуллаев И. История Узбекистана: от древности до современности. – Ташкент: Шарқ, 2014.] 

Советская власть оказала двойственное влияние. С одной стороны, именно в советский период были созданы союзные республики, закреплены государственные языки, развивались национальные литературы и науки. С другой – активно формировалась «советская идентичность», призванная подчинить национальные различия общей идее[footnoteRef:3]. Этот парадоксальный опыт способствовал укреплению национальных элементов и одновременно ограничивал их развитие. [3:  Khalid A. Making Uzbekistan: Nation, Empire, and Revolution in the Early USSR. – Ithaca: Cornell University Press, 2015.] 

Обретение независимости в 1991 году стало поворотным моментом для Узбекистана. Перед государством встала задача создания собственной модели национальной идентичности, которая могла бы стать основой консолидации общества. Центральным элементом выступило возрождение национального языка, религии и культурных традиций. Важным шагом стало утверждение государственных символов – флага, герба и гимна, которые закрепили новые ориентиры национальной самоидентификации.
Первый Президент И.А. Каримов отмечал, что «без осознания своей национальной идентичности невозможно построить сильное государство»[footnoteRef:4]. Эта мысль отражала стратегический курс, направленный на укрепление национальной государственности. В его трудах, в частности в книге «Высокая духовность – непобедимая сила»[footnoteRef:5], подчеркивалась необходимость духовного возрождения, воспитания молодёжи в духе национальных ценностей и сохранения исторической памяти. [4:  Каримов И.А. Узбекистан: свой путь к независимости и прогрессу. – Ташкент: Узбекистон, 1992.]  [5:  Каримов И.А. Высокая духовность – непобедимая сила. – Ташкент: Маънавият, 2008.] 

[bookmark: _GoBack]Хотя страны региона имеют общие исторические корни, каждая из них выработала собственную модель национальной идентичности. В Казахстане акцент был сделан на концепции «казахстанской нации», основанной на полиэтничности и гражданской интеграции. При этом в последние десятилетия усиливается роль казахского языка как главного фактора консолидации, хотя русский язык сохраняет важное место в обществе и политике[footnoteRef:6]. Таким образом, Казахстан стремится совместить этническую основу с надэтнической гражданской идентичностью. [6:  Dave B. Kazakhstan: Ethnicity, Language and Power. – London: Routledge, 2007.] 

Кыргызстан столкнулся с более сложной ситуацией. С одной стороны, киргизский язык и культура стали ядром идентичности, с другой – межэтнические конфликты, особенно с участием узбекского меньшинства, показали уязвимость национальной консолидации. Здесь идентичность часто формируется в условиях региональных и клановых различий[footnoteRef:7]. [7:  Megoran N. Nationalism in Central Asia: A Biography of the Kyrgyz Republic. – Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 2017.] 

В Таджикистане национальная идентичность во многом опирается на персоязычное культурное наследие и идею преемственности с государством Саманидов. Опыт гражданской войны 1990-х годов усилил акцент на национальном единстве, однако религиозный фактор также играет существенную роль в формировании идентичности.
В Туркменистане процесс формирования идентичности приобрел этноцентричный характер. Государственная идеология строилась вокруг культа личности и «Рухнамы» Сапармурата Ниязова. Здесь доминирует туркменский язык и культура, а многоэтничность практически не учитывается. Такая модель обеспечивает монолитность, но при этом ведет к культурной изоляции.
Узбекистан занимает промежуточное положение. С одной стороны, государство активно укрепляет узбекскую национальную идентичность через язык, историю и исламские традиции. С другой – уделяется внимание этническому многообразию, в стране проживает более 130 национальностей, и межэтническая толерантность является важным элементом национальной политики[footnoteRef:8]. [8:  Fierman W. Language and Identity in Central Asia: The Uzbek Experience. – 1991.] 

Все страны Центральной Азии сталкиваются с вызовами глобализации – миграцией, цифровизацией, культурной унификацией. Для Узбекистана приоритетной задачей становится интеграция национальной идентичности с модернизацией экономики и общества. Казахстан решает проблему языкового баланса между казахским и русским. Кыргызстан продолжает искать пути предотвращения этнополитических конфликтов. Таджикистан сосредоточен на укреплении национального единства в условиях религиозных вызовов. Туркменистан стоит перед необходимостью большей открытости миру.
В период «Нового Узбекистана», начавшийся с избранием Шавката Мирзиёева президентом в 2016 году, национальная идентичность приобретает качественно новое измерение, сочетающее традиционные культурно-исторические основы с задачами модернизации и глобальной интеграции. Политический курс Мирзиёева основан на представлении о том, что национальная идентичность является не только культурным и духовным ресурсом, но и инструментом «мягкой силы» (soft power), а также важнейшим элементом национального брендинга на международной арене.
Одним из приоритетных направлений стало формирование целостной идеологической базы, опирающейся на возрождение исторической памяти, укрепление статуса узбекского языка и популяризацию богатого культурного наследия. Государственные программы по сохранению памятников Самарканда, Бухары, Хивы и других центров цивилизации Центральной Азии не только способствуют укреплению внутреннего патриотизма, но и выполняют функцию культурной дипломатии, позиционируя Узбекистан как ядро исламской и тюркской цивилизаций.
Молодежная политика в «Новом Узбекистане» напрямую связана с задачами укрепления идентичности. Создание Агентства по делам молодежи, государственные гранты и программы академической мобильности способствуют формированию поколения, способного одновременно сохранять национальные ценности и адаптироваться к условиям глобализации. В этом контексте национальная идентичность выступает как инструмент социальной сплоченности и как фактор устойчивого развития.
Отдельного внимания заслуживает аспект многонациональности Узбекистана. В стране проживает более 130 этнических групп, и политика Мирзиёева направлена на поддержку культурных центров национальных меньшинств, развитие межэтнического и межконфессионального диалога. В результате формируется модель «инклюзивной идентичности», когда этнокультурное разнообразие не противопоставляется национальному единству, а рассматривается как фактор укрепления государственности.
На международной арене национальная идентичность стала частью дипломатической стратегии Узбекистана. Визуализация образа страны как современного, открытого и толерантного государства усиливает её привлекательность в глазах иностранных партнёров. Культурные проекты, международные фестивали, конференции и туризм рассматриваются как инструменты продвижения «национального бренда Узбекистана».
Таким образом, в период «Нового Узбекистана» национальная идентичность выступает в качестве многослойного феномена, включающего в себя духовно-культурные, политические и социально-экономические компоненты. Политика Шавката Мирзиёева демонстрирует стремление к синтезу исторических традиций и идей модернизации, где национальная идентичность используется как ресурс внутренней консолидации и как фактор глобальной конкурентоспособности. Узбекистан занимает особое место, сочетая акцент на узбекскую национальную идентичность с политикой межэтнического согласия. Это позволяет стране выстраивать современную модель, сочетающую традиции и инновации, что в условиях глобализации становится стратегическим ресурсом устойчивого развития.
4
