[bookmark: _Hlk211807842]Антонюк Е.Ю. 
кандидат культурологии, доцент Кафедры прикладной лингвистики и межкультурной коммуникации, Поволжский институт управления – филиал РАНХиГС при Президенте РФ, г. Саратов
eyu_antonyuk@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-8813-6874
Трунёв C.И. 
д.филос.н., независимый исследователь, г. Саратов
si_trounev@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-5759-8002

МИР КАК ХАОСМОС И ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НЕУВЕРЕННОСТЬ

Ключевые слова: хаосмос, фундаментальная неуверенность, наука, правдоподобие, катастрофы, терроризм, Интернет, реклама, постмодернистское искусство, средства массовой информации, экзистенциал.
Keywords: chaosmos, fundamental uncertainty, science, plausibility, disasters, terrorism, Internet, commercials, postmodern art, media, existential.

Введение
Очевидно, что чем дальше продвигается человечество в своем развитии, тем сложнее становятся его общественная структура, а также культура, продуцируемая им. Сама по себе эта сложность не позволяет нам адекватно отслеживать ни происходящие структурные изменения, ни предшествующие им цепочки событий. Иначе говоря, мир перестает быть «прозрачным» для субъекта, погружая последнего в состояние, которое мы обозначаем понятием фундаментальной неуверенности.
Если представить современное общество в качестве одного из существующих форм бытия, то фундаментальная неуверенность представляется одним из его базовых экзистенциалов [footnoteRef:1]: «Экзистенциалы выражают модусы бытия мира в его неразрывной связи с бытием человеческого сознания, или, что то же самое, модусы человеческого существования в его слиянности с жизненным миром»[footnoteRef:2]. Далее мы постараемся продемонстрировать, каким образом возникает указанный экзистенциал, и какие факторы способствуют его формированию. [1:  Авторам нет нужды воспроизводить онтологию М. Хайдеггера, но его терминология в данном случае вполне приемлема. ]  [2:  Экзистенциал. – https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH0171c6e67f531df340fa0371] 

Теоретический анализ
Прежде всего, вернемся к отмеченному выше усложнению общественной структуры и соответствующей современному обществу культуры. На наш взгляд, именно усложнение, а не какие-то иные причины выводят человечество в совершенно новое состояние – состояние хаосмоса. Оговоримся сразу: хаосмос – это не только и зачастую даже не столько состояние физической реальности, сколько специфическая черта нашего знания о ней, наших о ней представлений.
Понятие хаосмоса развивалось многими как отечественными, так и зарубежными мыслителями, вследствие чего «обросло» множеством формулировок, значительным образом затрудняющих его понимание [footnoteRef:3]. Сразу отметим, мы не склонны трактовать его в даосском ключе (варианты которого определенно доминируют), т.е. как хаос, некую потенциальность, в недрах которой содержится космос или возможности его развития. Для нас космос и хаос, порядок и неупорядоченность являются сущностными характеристиками современного мира, а их взаимодействие и взаимное «перетекание» порождают всю динамику мирового развития. Анализируя философские воззрения Ж. Делеза и Ф. Гваттари, в достаточной мере адекватное определение понятия хаосмоса приводит А. Дугин: «Хаосмос есть общество или система обществ, где отсутствует строго определенный центр, одна доминирующая рациональность, централизованная власть, обязательный код и т.д. В «хаосмосе» есть определенный порядок, но он соответствует порядку «жизненного мира», а не социальных нормативов или политэкономических закономерностей»[footnoteRef:4].  [3:  Ситуация становится еще более запутанной, если добавить к понятию хаосмоса родственные ему понятия «хаокосмоса» (С. Булгаков), «гиперхаоса» (К. Мейясу) и «хаорда» (Д. Хок).]  [4:  Дугин А. Глобальный мир как хаотическая система (хаосмос, хаорд). – https://katehon.com/ru/article/globalnyy-mir-kak-haoticheskaya-sistema] 

Несмотря на множество определений и проведенных исследований, открытым остается один важный вопрос: каким образом современный мир как хаотическая система (данное А. Дугиным определение также представляется адекватным) формирует модус фундаментальной неуверенности? Вопрос значим в силу того, что в связи с понятием хаосмоса исследователи в своих работах анализируют глобальные сети, постмодернистское искусство, национальные государства, глобальные экономики и т.д., т.е. любые надличностные феномены и макроструктуры, по иронии судьбы упуская из вида обычного человека, субъекта.
Более всего на формирование сознания современного человека, вероятно, влияет наука, в своих популярных формах напоминающая нечто среднее между магией и алхимией. Но как подобное понимание науки стало возможным? Кто из методологов «приложил руку» к формированию нового образа науки?
В данном аспекте следует, прежде всего, отметить К. Поппера, который, выступив в своей известной работе против неопозитивистского принципа верификации, определил свое понимание характера научной теории так: «Хотя мы ищем теорий с высокой степенью подкрепления, мы – как ученые – ищем не высоковероятные теории, а объяснения, то есть плодотворные и невероятные теории» [footnoteRef:5]. Для К. Поппера, как представителя фаллибилизма, любая теория есть гипотеза, которая с необходимостью будет отброшена в ходе дальнейшего развития знания. [5:  Поппер К. Логика и рост научного знания. – М.: Прогресс, 1983. – С. 279.] 

Помимо воззрений указанного мыслителя на становление популярной науки значительным образом повлияло изменение самого характера научной деятельности, прежде всего статуса ученого. В XX веке наука стала пониматься в качестве одного («непыльного») способа заработка и одного из возможных способов сделать карьеру. Но для того, чтобы создать себе имя и, соответственно, обрести бесперебойное поступление средств, ученый должен теперь не просто создать «невероятную» гипотезу: он должен сотворить сенсацию, т.е. шокирующую теорию. Отсюда исходит весьма ощутимый крен популярной науки в сторону от получения достоверного знания к формированию знания правдоподобного[footnoteRef:6]. При этом будучи всецело зависимым от продвижения собственной гипотезы, ученый старается подтвердить ее всеми возможными средствами, что является причиной появления большого количества теорий, эмпирический (а зачастую и теоретический) базис которых не выдерживает критики. [6:  Репрезентации подобных гипотез посвящен, кстати, один из известных проектов на канале REN TV.] 

Дело в том, что в отличие от истинного правдоподобное знание, как правило, опирается на совокупность различного рода допущений, вследствие чего «рассыпается» под давлением квалифицированной контр-аргументации. Впрочем, не имея достаточного уровня образования, массовый потребитель просто принимает шокирующие гипотезы на веру, отчего в его голове возникает причудливое смешение различных, часто противоречащий друг другу, псевдонаучных воззрений.
Теоретическая позиция К. Поппера во второй половине XX в. была усилена отчетливой установкой на конвенционалистское понимание науки. В частности Ж. Бодрийяр пишет: «На самом деле наука, как и любой другой дискурс, организуется по конвенциональной логике, но, как и всякий идеологический дискурс, требует себе для оправдания какой-нибудь реальной, «объективной» референции, опоры в том или ином субстанциальном процессе» [footnoteRef:7]. Действительно, знания соотносятся с реальностью не «напрямую», данное соотношение сопряжено с рядом конвенций. На наш взгляд, однако, нельзя абсолютизировать значимость соглашений для науки, поскольку, если бы они имели произвольный характер, научное знание не было бы столь эффективным в плане практического применения. Что касается обычного человека, то с течением времени в его сознании прочно засела мысль о том, что научное знание есть не более чем результат договора между учеными (или даже их заговора). На основании сказанного не трудно сделать вывод о том, что, опираясь на совокупность противоречивых псевдонаучных представлений, массовый человек теряет свою мировоззренческую основу при первой же встрече с серьезно аргументированной критикой. [7:  Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. – М.: Добросвет, 2000. – С. 132.] 

Припоминая практики собственной повседневной деятельности, любой человек согласится с тезисом, согласно которому чем сложнее техника, тем проще она выходит из строя. Для подтверждения достаточно сравнения возможностей поломки пассатижей и смартфона. Таким образом, следует признать, что являясь чрезвычайно сложной хаотической системой, современный мир по определению катастрофичен. Это его качество, согласно П. Вирилио, отражается и умножается различными видами средств массовой информации: «Авиакатастрофы, крушения поездов, взрывы, ядерные выбросы, загрязнение окружающей среды, парниковый эффект, кислотные дожди… […] После эпохи ядерного устрашения благодаря прямым телепередачам мы стали привыкать к новому кошмару – к долгой агонии планеты, воспринимаемой нами как одна из множества сенсационных новостей» [footnoteRef:8]. В качестве основного эффекта подобного положения дел П. Вирилио отмечает дереализацию мира и сопутствующую ей бесчувственность человека, относящегося теперь к реальным катастрофам исключительно как к виртуальным новостям: «Находясь на последней стадии soft шока, мы довольствуемся тем, что отмечаем очередное происшествие и пересчитываем количество жертв научных промахов, технических и производственных ошибок» [footnoteRef:9]. [8:  Вирилио П. Информационная бомба. Стратегия обмана. – М.: ИТДГК «Гнозис»; Фонд «Прагматика культуры» 2002. – С. 33.]  [9:  Врилио П. Там же, с. 33.] 

Представляется, что воззрения французского философа не «схватывают» всей полноты картины. На наш взгляд, дереализация приводит не к окончательной потере миром реальности в глазах субъекта, а к формированию образа мира, в котором все возможно. Оценивая, реально или нереально то или иное сообщение, субъект никогда не может решить данную проблему окончательно и в итоге опирается лишь на форумы, создаваемые такими же неуверенными субъектами.
Впрочем, вопреки тиражируемому теоретиками мнению Ж.-Ф. Лиотара, большинство никогда не может стать достаточным критерием легитимации сообщения или системы сообщений (знания), оно лишь до некоторой степени успокаивает психику, создавая иллюзию неопровержимой истины. И если уровень критичности недостаточно высок, в то время как необходимые специальные знания отсутствуют (а, как правило, это так), субъект прекращает дальнейший анализ аргументов и контраргументов.
Виртуализации катастроф способствует то, что большинство субъектов черпают значительную часть информации из глобальной информационной сети, перенасыщенной так называемыми «фейками». В погоне за как можно большим количеством «лайков» или преследуя иные (например, политические) цели, блогеры сознательно вбрасывают в пространство сети правдоподобную, но не соответствующую действительности информацию. В ряде случаев сообщения выглядят настолько убедительно, что для их разоблачения требуется квалифицированный анализ; в ряде случаев их просто невозможно ни подтвердить, ни опровергнуть. Например, не будучи реальным экспертом в области политики, человек никогда не сможет разобраться в нюансах политической деятельности, и единственное, что ему в этом случае остается – это уповать на честность СМИ. Вследствие вбросов недобросовестно отобранной или политически ангажированной информации границы реальности еще больше размываются, а состояние фундаментальной неуверенности, соответственно, еще более усиливается.
Усилению массового чувства неуверенности способствует такое социально-политическое явление современного мира как терроризм. В его нынешнем виде терроризм есть порождение демократии. Если задаваться вопросом, мог ли он существовать, скажем, в XVIII веке, то ответ, очевидно, будет отрицательным. Жизнь массового человека и, тем более, ребенка ценилась не слишком высоко («бабы еще нарожают»), в силу чего терроризм мог существовать исключительно в форме цареубийства. И если в прошлом исчезновение с лица земли десятка крестьян не являлось трагедией, то в настоящем, в связи с признанием суверенности и неприкосновенности жизни любого индивида, терроризм обрел знакомые нам черты.
Важно отметить, что любой террористический акт, умноженный и распространенный средствами массовой информации, проникает в каждый дом. Основное его послание, усиливающее массовую неуверенность, звучит так: «Ты можешь оказаться следующим». Наверное, для человека нет ничего страшнее, чем оказаться случайной жертвой, т.е. стать жертвой обстоятельств, логику которых невозможно просчитать. Примерно такие же чувства вызывают многочисленные видео, фиксирующие дорожно-транспортные происшествия со смертельным исходом, тиражируемые телевидением и Интернетом.
Разумеется, Интернет – это особая тема для нашего разговора. Исследуя феномен глобальной информационной сети, мы приходим к выводу, что она выстроена на двух основных принципах постмодернистского искусства, а именно на принципах нонселекции и «шведского стола». Что касается сферы искусства, то здесь принцип нонселекции «фактически обобщает различные способы создания эффекта преднамеренного повествовательного хаоса, фрагментированного дискурса о восприятии мира как разорванного, отчужденного, лишенного смысла, закономерности и упорядоченности»[footnoteRef:10]. Но ведь специально сформированный хаос не является таковым в полном смысле этого слова; это именно хаосмос, понимаемый в данном случае как хаос, содержащий в себе зачатки порядка. [10:  Ильин И. Постструктурализм. Деконструктивизм. Постмодернизм. – Москва: Интрада, 1996. – С. 218.] 

Применительно к особенностям формирования информационного пространства Интернета принцип нонселекции предполагает отсутствие какого-либо отбора из ряда сообщений (например, новостных), в связи с чем в одном ряду могут оказаться сообщения, несущие противоположную информацию. Это означает, что сама по себе сеть как бы индифферентна по отношению к транслируемым ею сообщениям. Но это не совсем так, поскольку сетевой контент формируется под влиянием различных экономических и политических сил, несвязанность которых между собой не означает отсутствия.
Из предоставляемого ряда как со шведского стола субъект на свой страх и риск выбирает сообщения, которые кажутся ему правдоподобными. Далее, возможно, последуют описанные выше процедуры проверки выбранных сообщений на истинность, результатом чего станет формирование довольно шаткого чувства субъективной уверенности.
Индифферентность сети в отношении транслируемых ею же сообщений приводит субъекта не только к неспособности отделить истину от лжи, но также значимое от второстепенного. Отсутствие каких-либо акцентов, обычно трактуемое в качестве маркера демократии и связанной с ней толерантности (Интернет как территория свободы), в реальности оборачивается окончательной утратой пользователем ПК жизненных ориентиров и оценок, помимо произвольно им выбранных. В сущности, все оценки сводятся к одному тезису: «Мне это нравится, поэтому это умно (прекрасно, социально одобряемо, нормально и т.п.)».
Наконец, существует такой дезориентирующий субъекта инструмент, как реклама. В своей работе «Система моды» Р. Барт различает одежду-образ и одежду-описание. Одежда-образ – это фотография в глянцевом журнале; одежда-описание – сопутствующая образу словесная дескрипция. Существует еще и реальная одежда, которой образ и описание как бы соответствуют. Задаваясь вопросом, тождественны ли все эти три вида одежды, Р. Барт отвечает, что они не тождественны, а эквивалентны, поскольку также как одежда-образ и одежда-описание различаются по своим материалам, отношениям, а следовательно и структуре, точно также у каждой из них иные материалы и иные отношения в сравнении с реальной одеждой. А реальная одежда образует третью структуру, отличную от первых двух, хотя и служит им моделью [footnoteRef:11]. Из этого следует, что между реальным объектом, его рекламным образом и текстуальным описанием наличествует своего рода «зазор», благодаря которому потребитель никогда не может быть окончательно уверен в том, что приобретет именно тот товар, который заказывает. [11:  См.: Барт Р. Система моды. Статьи по семиотике культуры. – М.: Издательство им. Сабашниковых, 2003. – 512 с.] 

[bookmark: _GoBack]Заключение и выводы
Нам постоянно и со всех возможных сторон внушается, что мир принципиально и неисправимо опасен, и во взаимоотношениях с ним требуется постоянная бдительность. Но непрерывное поддержание внимания и бесконечные попытки контроля энергозатратны, следствием чего представляется всеобщее нервное истощение, стрессы, нервные срывы, неконтролируемая и ненаправленная ни на что конкретно агрессия и т.д. В итоге человек становится апатичным и действует по принципу «будь, что будет»: он игнорирует правила дорожного движения, переходя дорогу, где попало, лезет под ограждающие от падающих сосулек ленты, нарушает правила техники безопасности и т.п.
С другой стороны, порождаемая современной культурой фундаментальная неуверенность способствует формированию феномена всеобщего недоверия, которое становится все более заметным в отношениях между людьми. Данное недоверие распространяется и на мир как таковой как в силу его вышеописанной принципиальной катастрофичности, так и по причине отсутствие в сознании субъекта знаний, более или менее адекватно отражающих всю сложность окружающего.
Наконец, своеобразной компенсацией состояния фундаментальной неуверенности со стороны субъекта является формирование гипертрофированной уверенности в себе, столь характерной для жителей мегаполисов. Стремление быть «круче», чем ты есть, желание продемонстрировать, что ты держишь «все под контролем» и т.п., есть не более чем напыление, под которым царит сплошная неуверенность.
1
