
Арутюнян М.П.
д.филос.н., доцент, профессор Тихоокеанского государственного университета
mpa@email.su

АКТУАЛИЗАЦИЯ ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫХ СМЫСЛОВ СИМВОЛИКИ 	«ДРЕВА ЖИЗНИ» В ЦЕННОСТНЫХ ОСНОВАНИЯХ ЭКОЛОГИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ

Ключевые слова: экологическая культура, экологическое образование, экологические риски, целостность мировоззрения, экзистенция и трансценденция, глубинная экология, традиции и новации, символ, феномен «Древа жизни».
Keywords: ecological culture, ecological education, environmental risks, integrity of worldview, existence and transcendence, deep ecology, traditions and innovations, symbol, the "Tree of Life" phenomenon.

Введение
Множество экологических понятий, характеризующих содержание и направленность многомерного, разноуровнего экологического мышления, а также концептуализации экологического знания, составляет заметный категориальный строй современного менталитета[footnoteRef:1]. Разноплановые и разнопредметные, категории этого строя составляют по существу «семейное родство» (Л. Виттгенштейн) понятий[footnoteRef:2] однако, как правило, эти понятия практически функционируют и концептуально рефлексируются в локальных предметных областях т.н. «региональных онтологий». И вместе с тем так или иначе обращенные к глобальным проблемам человечества и общему состоянию его тревожности и экзистенциальной «озабоченности» со-бытием с миром Природы, порой разноплановые, данные понятия в их «собирательном родстве» побуждают к углубленной аналитике их «семейной» связи; к философскому осмыслению этой целостности и ее обоснования в качестве актуализирующегося и обновляющегося тезауруса ментальной культуры. Эта связь не только фиксирует и знаково выражает общие состояния и ключевые проблемы глобального мира, – их масштабность, многомерность кризисов, цивилизационных вызовов и экзистенциальных рисков…, но и проецирует разноплановую направленность усилий человеческой мысли, активного субъектного действия в поисках стратегий и тактических решений по преодолению этих состояний. [1:  В этом множестве разноплановые понятия – «экология», «экологическая катастрофа», «экологические риски», «экологическая экономика», «экологическая политика», «экологическое сознание», «экоэтика», «экологическое мировоззрение», «экоцентризм», «экомышление», «экологическая культура», «экологическое образование», «ноосферное сознание», «биоэкофилософия», «глубинная экология», экология культуры, «экология языка», «экология духа», «экология действия» и другие.]  [2:  «Сходные» или «родственные» понятия по Л. Виттгенштейну составляют «семейство» в том плане, что каждое из понятий этого семейства может раскрыть свои смыслы и исследовательский потенциал именно через связь и соотносимость с другими понятиями своего родства.] 

Систематизирующую философско-аналитическую направленность этим поискам придают, по мнению автора, «миро-созидающие» методологические идеи[footnoteRef:3]. Это, прежде всего, идея целостного мировоззрения[footnoteRef:4]; идея онтологической целостности понятий «человек–мировоззрение–образование–культура»[footnoteRef:5]; антропологическая идея понимания «сущего человека» через целостность его «телесного» (природного) «социального» и «душевно-духовного»[footnoteRef:6]; идея образовательного потенциала экзистенциально емких символов культуры в становлении экологического сознания и экологического мировоззрения; идея самосохранения культурно-исторического социокода цивилизации через преемственную связь традиции и новации, цивилизационного потенциала духовной культуры[footnoteRef:7].  [3:  Они фиксируют и проясняют возможности (границы) ответственной инициативы, коммуникативной действенной субъектной активности. ]  [4:  История философии и культуры знает четыре основных формы целостного мировоззрения. Это мифология, религия, философия и (по В. Дильтею) художественное мировоззрения. Все они характеризуются тем, что представляют исторические формы мировоззрения, способные гармонизировать «духовное» (ментально-когнитивное) и «практическое человеческой жизнедеятельности». См.: Арутюнян М.П. Идея целостности мировоззрения: контексты созвучия русской и китайской социокультурной традиции // Социальные и гуманитарные науки на Дальнем Востоке. – 2018. – Т. 5, № 3. – С. 19-25. ]  [5:  Данная целостность характеризует онтологию человека как сущее его бытия в мире. И каждое из понятий приведенного «семейного родства» сущностно проясняется через целостную связь с другими родственными понятиями. См.: Арутюнян М.П. Онтологическая целостность феноменов «мировоззрение», «образование», «культура» // Проблемы высшего образования. – 2019. – № 1. – С. 90-93.]  [6:  Целостность «телесного», «социального» и «душевно-духовного» составляет сущее онтологической природы человека. Вне этой целостности, философски воспринимаемой на уровне «идеализированного объекта», человек утрачивает человеческое качество как сущее своего бытия в мире. См.: Арутюнян М.П. Трансформация методологических подходов рефлексии феномена телесности // Социальные и гуманитарные науки на Дальнем Востоке. – 2014. – № 4 (44). – С. 12-17.]  [7:  См.: Арутюнян М.П. Онтология традиции и новации: историко-философский и методологический анализ // Социальная онтология России. Сб. науч. статей по докладам XI Всероссийских Копыловских чтений. – Новосибирск, 2017. – С. 11-17.] 

Тем самым при всей масштабности очевидных значений технико-экономических и политико-управленческих факторов опережающего цивилизационного саморазвития не следует забывать о потенциале гуманитарной культуры в осуществлении их стратегий, о ценностных основаниях человеческой жизнедеятельности. Глубокие предостережения о стратегической безуспешности преодоления состояний экологического кризиса и связанных с ним экологических рисков экзистенции исключительно техническими средствами, если «общество не будет преобразовывать самое себя, свою нравственность, менталитет» высказал в свое время Н. Моисеев, размышляя над глобальной проблемой «Быть или не быть человечеству?» [1]. Созвучен высказанным предостережениям ученого и во многом проясняет его аргументацию дискурс «общества риска» и углубленное изучение онтологической природы экологических рисков.
«Общество риска» и особенности экологических рисков в мире повседневности
Введенный У. Беком мыслеобраз «общество риска» стал фундаментальной лексемой и метафорой современности [2]. Глобальные риски современности многомерны, взаимообусловлены, системны и сами составляют определенную целостность. Анализируя их особенности, У. Бек отмечает в общем плане, что в мире повседневности риски не лежат на поверхности и непосредственно не рефлексируются здравым смыслом. А потому несут с собой «скрытые угрозы» бытию, порождающие психологические страхи человека. Риски проясняются и рефлексируются, поясняет он, на уровне специализированного сознания экспертами. Изучаясь и обобщаясь, они могут быть фиксированными в формах производственных, социально-экономических и политических управленческих рекомендаций. Но, как правило, обоснованные, ясные и очевидные результаты таких рекомендаций, доступные специалистам, оказываются «внешними» и «отстраненными» от непосредственного восприятия общественного сознания. Соответственно, «абстрактные риски» не воспринимаются человеком в мире повседневности как его личная тревога и экзистенциальная забота [2, с. 11-18, 26-28, 46-45]. 
Наиболее характерны, показательны и проблемны в этом плане риски экологические. С одной стороны, они непосредственно обращены к насущным вопросам и заботам повседневности, и с другой стороны, одновременно затрагивают глубинные основания и жизненные потребности человека, включая его собственную природу. Понятно при этом, что особое значение и роль в понимании и осознании природы экологических рисков обретает система образования. И ее направленность на формирование целостного миропонимания, экологического мироощущения и мироотношения человека, на формирование экологического мировоззренческого убеждения. В том числе в отношении своей собственной природы, своей экзистенциальной аутентичности, своего самосознания. Понятно и то, что мировоззренческое убеждение не может основываться и формироваться исключительно через внешне воспринимаемые потоки знания и экологической информации. Оно предполагает становление глубинных основ экологического осознания, в том числе осознания экологических рисков и их восприятие через их активно-деятельностное, «созидательное» мироотношение, способное преодолевать психологические барьеры рисков и экологических страхов. Таковы идеало-ориентиры социума и мировоззренческой парадигмы экологического образования.
В этом плане осознанная, понятая и принятая личностью стратегия преодоления глобальных рисков, а с ними и личностных страхов, становится возможной лишь в основаниях глубинной онтологии «озабоченного» «здесь-бытия» – Dasein, по Хайдеггеру, – как сущего, которое в своем бытии понимающе относится к своему бытию» [3, с. 65-75]. Соответственно, с другой стороны, вне данной «миросозидающей» мировоззренческой установки человек, не сумев обрести в своей повседневной жизни сущностной экзистенциальной «озабоченности» бытием, обретает личностный риск утраты человечности в забвении сущего всего человеческого бытия. Таковы идеало-ориентиры философско-методологических размышлений, анализирующих идеализированные объекты.
Что происходит в действительности, в реалиях повседневного мира? В условиях приоритетов техногенного социума, порождающего и тиражирующего разнообразные формы отчуждения, экзистенциальные разрывы бытия и нарушения гармонии коммуникации, страхи, порождаемые глобальными, в том числе экологическим рисками, оказываются абстрактными, отстраненными от насущных забот человека, его ценностных ориентаций и повседневных действий. В подобной «превращенной» форме формируется и отношение к экологическому риску. С одной стороны, человек объективно испытывает невозможность аутентичного бытия в состояниях перманентного, и к тому же «абстрактного» страха. С другой, – при этом могут включаться, и в действительности включаются защитные механизмы самосохранения психики. И тогда преодоление личностных страхов инсценируется по той же абстрактной и «превращенной», поверхностной схеме: «меня и моих близких это не коснется», «природных ресурсов на наш век хватит», «исключительно искусственный, в том числе виртуальный мир – перспективная визитная карточка и сущее современной эпохи» и т.д. Как же в этом сложном мире кризисной и противоречивой повседневности возможно достучаться до самосознания человека и пробудить в нем потенциал личностного, субъектного мировосприятия с мироощущением сущностной экзистенциальной «озабоченности» бытием? 
Образовательный потенциал мировоззренческой символики культуры. Понятие культурно-экологического символа
Мировоззренческие символы в мире культуры заслуженно признаются ее «основным средством», проявляющим свое особенное, непреходящее абсолютное значение. Нередко в характеристиках символов, способных по природе своей, передавать множество значений, подразумевается «сокрытие или завуалированность истинного значения» и одновременно – знаковый призыв к активному действию, – «идти вглубь, открывать для себя богатство внутренних значений» [4, с. 8, 10]. Как известно, основатель аналитической психологии К. Юнг, изучая мифологические, религиозные, магические мировоззренческие символы разных времен и народов, сумел обнаружить в их многообразии удивительные сходства. Он полагал, – отмечает М. Годинг, – что сам «процесс создания символов во многом позволяет постичь природу человека». И обращаясь к «коллективному бессознательному», «архетипам сознания» К. Юнг усматривает в формах первоначальных символических образов фиксацию и отражение базовых представлений и универсальных понятий, свойственные всем людям [4, с. 12-13]. Символы по природе своей глубоко антропологичны, и в истоках своего становления они обращены к цельности человека контекстами первичных форм целостного мифологического мировоззрения. 
Данные замечания, как мы увидим далее, непосредственно касаются и обсуждения нашей темы, связанной с актуализацией символики архетипического образа «Древа жизни» в условиях современности. И прежде всего – в образовании при восприятии Жизненного Древа в качестве универсального культурно-экологического символа, глубинно значимого для экологического осознания и становления экологического мировоззрения; для мировоззренческой трансформации «имманентного» – поверхностных экологических знаний мира повседневности – в основания глубинных экоцентричных и антропомерных мировоззренческих убеждений, удерживающих (через дуальное единство целостностей трансцендентного и имманентного, осознанного и бессознательного…) образовательный потенциал экзистенциально выверенных мировоззренческих смыслов. 
Показательно, что К. Ясперс (в контекстах экзистенциальной философии, психологии и патопсихологии) обращаясь к рефлексии понятия «мировоззрение» и «мировоззренческого убеждения», фиксирующего, по мнению ученого, «психологическую норму» в отличие от «патологии» [5, с. 12-13], характеризует и называет символы «шифрами трансценденции». Через символы, действительно, осуществимы трансцендентные «переходы», связи «трансцендентного» с «имманентным». В этом плане символ предстает особенной «универсальной формой человеческого познания и творчества», способствующей, по мнению М. Элиаде, путем «интеграции человека в систему культуры и Вселенной», связывать разные уровни реальности, приобщаться к ее «глубинным основам» осуществляя свой выход за ограниченные рамки жизни [6, с. 856-857]. 
В этом плане и экологические знания, транслируемые через культуроемкие и экзистенциально значимые символы, могут творчески восприниматься, становясь понятно-ценными для личностного мировосприятия «знаками бытия» и тем самым усваиваться человеком в качестве его собственных мировоззренческих убеждений. На мой взгляд, именно в таком качестве, в целостности с другими образовательными форматами, может быть использован потенциал универсальной жизнеутверждающей символики Древа жизни, охватившей в истоках саморазвития практически все традиционные, национальные культуры.
И прежде чем обратиться к опыту и результативности использования символа «Древа жизни» в образовательной практике работы со студентами, сделаем еще одно важное, на мой взгляд, методологическое замечание. Речь идет о необходимости предметного и уровнего категориального дифференцирования и различения возможных смыслов использования этого понятия. О специфике и приоритетах функционального использования понятия «экологический символ» в сферах гуманитарного – экзистенциально емкого (антропомерного) экологического знания и экологической практики и в его прикладных «техноцентричных» сферах функционирования. 
По обзору от ИИ, функционирующее в прикладных значениях – промышленных, экономических, торговых, и прочих сфер использования – понятие «экологической символики», как правило связывается с «экомаркировкой», отождествляется с «экологическими знаками» и «экологическими эмблемами», «указывающими на экологические свойства продукта, его безопасность для окружающей среды, а также на способы его использования и утилизации». В обзоре характеризуются разнообразные встречающиеся в мировом сообществе «экологические знаки», соответствующие определенным «видам экологической маркировки», тем или иным ее «значениям»; приводятся примеры экологических символов, таких как «Листок жизни», сертифицирующий продукцию, «соответственно высоким экологическим стандартам на всех этапах производства и утилизации». Или «Зеленая точка», указывающая на то, что «упаковка может быть переработана в рамках специальной системы»; «Recycling», означающий, что «продукт или упаковка изготовлены из переработанных материалов или пригодны для переработки». Делается общий вывод о том, что экологическая маркировка является важным инструментом для продвижения устойчивого развития и ответственного потребления [7]. 
Совершенно очевидно, что подобные образы экологической символики, а точнее – «экологических знаков» несомненно важны, необходимы и значимы для экологической сертификации в различных сферах производства и соответствующих их назначению практиках образования, практиках здравоохранения. Но заметим вместе с тем и то, из данных техноцентричных установок в понимании и восприятии экологического символа практически исчезает, «обнуляется» Человек. Да и сам символ, редуцируясь к знаку, к его знаковой форме, утрачивает свое сущностное качество, – свою открытость емкому антропомерному экзистенциальному содержанию. Трансформируясь таким образом, символ превращается в безличный знак. Очевидно, что в экологическом образовании весьма полезно и необходимо проводить данные категориальные различия.
Блок «Древо жизни» как культурно-экологический символ» попытаемся представить через призму практической работы со студентами в изучении дисциплины «философия». Первокурсникам бакалавриата разных предметных областей подготовки – художественное, эстетическое, психологическое, историческое, начальное, дошкольное, дефектологическое образование и др. – Педагогического института Тихоокеанского государственного университета мной было предложено написать творческое эссе на тему «Мир сегодня в осмыслении «Древа жизни». Студенты могли пользоваться любыми источниками, а также работать в группах в формате аудиторного занятия продолжительностью одной пары. Выполненное задание сдавалось в конце пары. Практически все студенты с большим интересом отнеслись к этой работе и по их откликам именно в самостоятельном поиске открыли для себя много нового и интересного не только в изучении философии, но и в собственном миропонимании с позиций культурной истории. В том числе и в постановке, в поисках путей решения – через осмысление символики «Жизненного Древа» – связи «Прошлого, «Настоящего» и «Будущего»; жизненного потенциала Мира Природы; понимания современных экологических проблем; межкультурной коммуникации; понимания символической архаики народной сказки и др. 
Некоторые студенты пожелали продолжить свою работу и оформили свои первые научные статьи, представили свои рисунки «Древа жизни», выступили с докладами на Межрегиональной конференции с такими темами: 
«Феномен Древа жизни в истории и современности» – Васюкова Карина, гр. СОЛ(б)-41;
«Мир в самосознании «Древа жизни» через призму русских сказок» – Лемешева Анастасия, гр. СОЛ(б)-41;
«Художественный образ «Древа жизни» в условиях современности» – Качкурова Екатерина, гр. ПОЭО(б)-41;
«Феномен «Древа жизни в славянской мифологии» – Коляда Анастасия, гр. ПОНОД-41;
«О символике «Древа жизни» в культуре Востока» – Карамулина Арина, гр. ПС(б)– 41;
«Символ «Древа жизни» в восточных культурах» – Грек Лика, гр. ПС(б)-41;
«Мир сегодня в самосознании «Древа Жизни» – Чибыкина Олеся, гр. ПС(б)-41.
Короткий доклад Олеси Чибыкиной не оформлен в статью. В работе нет ссылок на источники, однако она интересна собственными размышлениями студентки, и они сами говорят за себя. 
Вместо заключения хочется привести эти мысли ученицы на заданную тему «Мир сегодня в самосознании «Древа жизни» в качестве итогового резюме к своей статье.
«В нашем времени можно часто услышать о концепции «Древа жизни», которая символизирует связь всех живых существ, их взаимозависимость и необходимость гармонии в мире. Эта идея углубляется на стыке философии, экологии и духовности, что делает ее особенно актуальной в условиях современных глобальных вызовов.
 Когда мы говорим о «мире сегодня», важно учитывать, что человеческое самосознание в значительной степени влияет на наше восприятие мира и взаимодействие с окружающей средой. Мы живем в эпоху быстро меняющихся технологий, социальных потрясений и экологических кризисов. Все это создает уникальные условия для саморефлексии и понимания нашего места, нашей роли в природном мире.
 Символ «Древа жизни» может служить метафорой, помогающей нам понять, как мы все связаны друг с другом. Ветви этого Древа – это все формы жизни, которые сосуществуют и взаимодействуют. И сегодня, когда мы сталкиваемся с проблемами устойчивого развития, недостатка ресурсов и изменений климата, становятся очевидными наши общие интересы. Самосознание человечества побуждает нас признать, что наше благополучие связано с благополучием всей планеты.
 В контекстах философии символика Древа жизни предлагает нам переосмыслить наш подход к взаимодействию природы и общества. В то время как раньше преобладала концепция «антропоценризма», доминирования человека над миром природы, сейчас все более звучными становятся голоса, призывающие к экологическому мировоззрению, логике экоцентризма – философской антропологии, в которой природе отводится центральное место. Это изменение в парадигме мышления требует от человека осознания его экологической ответственности за техноцентричные последствия своих действий.
 Современное самосознание – это не только осознание своей идентичности, но и глубокое понимание своей связи с окружающим миром. Уважение к различиям, эмпатия и стремление к балансу становятся основополагающими для построения устойчивого будущего. В этой связи символика «Древа жизни» напоминает нам о том, что мы должны работать вместе как единое целое, чтобы создать мир, в котором каждая жизнь имеет значение.
 Таким образом, «Мир сегодня в самосознании «Древа жизни» – это своеобразный призыв к совместным действиям и переосмыслению нашей роли в глобальном контексте. Это мир, где философия, наука и нравственные ценности должны объединиться для достижения гармонии и устойчивого развития. Этот Путь требует от нас смелости, открытости и готовности слушать друг друга, а также Природу, с которой мы стремимся наладить, гармонизировать отношения» (Олеся Чибыкина).
Итак, как мы видим, образовательный потенциал мировоззренческих символов культуры и познавательный интерес к их осмыслению ориентируют процессы обучения и воспитания на самостоятельную творческую мыследеятельность. Работа с символами предполагает развитие навыков понимания сложных текстов и их знаков, постановки и поисков решения возникающих проблем, систематизации знаний, их целостной аргументации. И, пожалуй, самое главное – возможность субъектного присвоения получаемых знаний в формах личностных мировоззренческих убеждений человека

Список литературы
1. Моисеев Н.Н. Быть или не быть человечеству? – М., 1999. – 228 с.
2. Бек У. Общество риска. На пути к другому модерну / Пер. с нем. – М.: Прогресс-Традиция, 2000. – 384 с.
3. Арутюнян М.П. Феномен мировоззрения: историко-философский и методологический анализ: монография. – Хабаровск: ХГБНУК Хабаровский краевой музей им. Н.И. Гродекова, 2016. – 336 с.
4. Годинг М. Знаки и символы / Пер. с англ. – М.: Кладезь-Букс, – 398 с.
5. Арутюнян М.П. К. Ясперс о мировоззрении: методологическая реконструкция смыслов понятия // Социальные и гуманитарные науки на Дальнем Востоке. – 2019. –Т. 16, № 3. – С. 152-157.
6. Полозова И.В. Символ. Энциклопедия эпистемологии и философии науки. – М.: «Канон+» РООИ «Реабилитация», 2009. – С. 856-857.
7. Экологические символы. Обзор от ИИ. – https://www.google.com/search?q=экологический+символ+
1
