
Павлов Б.С. 

д.филос.н., профессор, в.н.с. Института экономики УрО РАН, Екатеринбург

pavlov_boris@mail.ru
Попов В.Г. 

д.соц.н., профессор, Институт экономики УрО РАН 
Разикова Н.И. 

к.х.н., доцент, профессор Физико-технологического института Уральского федерального университета

natigraz@mail.ru
Сентюрина Л.Б. 

к.м.н., врач ГКБ №; 40, Екатеринбург 
senturinal@mail.ru

ОТНОШЕНИЕ УРАЛЬСКОЙ МОЛОДЁЖИ К «ВЕРЕ В БОГА»: ОТ «ЖЕСТКОГО НЕПРИЯТИЯ» К «УКРЕПЛЕНИЮ ЛОЯЛЬНОСТИ» (ПО МАТЕРИАЛАМ ОПРОСОВ 1980-2020-Х ГОДОВ)

Ключевые слова: школьная и студенческая молодёжь, ценность «вера в Бога», образование, православная церковь, семья, социализация, религиозное сознание, предбрачие, грех, девиантное поведение, Урал.

Keywords: school and student youth, the value of "faith in God", education, the Orthodox Church, family, socialization, religious consciousness, premarital, sin, deviant behavior, the Urals.
Сложнейшими, а порой и трагичными были на протяжении всей человеческой истории взаимоотношения религиозных организаций с государством, в том числе и при социализме. Социалистическая идеология, при всей ее изначальной «человеколюбивой основе» (которая проявилась прежде всего в основных принципах и лозунгах, провозглашенных социализмом) пыталась «определить», «ускорить» ход исторического развития, радикально преломить складывавшийся тысячелетиями механизм формирования и воспроизводства общественного сознания, воспроизводства общественной жизни в целом. Это была попытка «обойти» тот феномен, который К. Маркс описал в следующей своей формуле: свою историю люди «делают не так как им вздумается, при обстоятельствах, которые не сами они выбирали, а которые непосредственно имеются налицо, даны им и перешли от прошлого. Традиции всех мертвых поколений тяготеют как кошмар над умами живых» [4].
А. Атеизм в СССР, как практика идеологии и в качестве предмета социологического анализа в 70-80-е годы ХХ века

«Мы дoлжны бoроться с религией. Это азбука всего материализма и, 
следовательно, марксизма. Но марксизм не есть материализм, 
остановившийся на азбуке. Марксизм идёт дальше.

 Он говорит: надо уметь бороться с религией, а для этого

 надо материалистически объяснить источник

веры и религии у масс»
В.И. Ленин [5].
РЕЛИГИЯ и АТЕИЗМ – эти противостоящие сферы общественного сознания тысячелетиями сопровождали человечество на его тернистом пути к ПОЗНАНИЮ, СПРАВЕДЛИВОСТИ, СВОБОДЕ, СЧАСТЬЮ. К началу 80-х годов в стране сложился определенный тип взаимоотношений государства с церковью, определенный тип «официального» идеологического воздействия, так называемой атеистической работы с населением. Сегодня было бы некорректным пытаться оценить более чем семидесятилетнюю деятельность сотен тысяч идеологических работников в сфере реализации программ «атеистического воспитания» (выделенного, кстати, в одно из ведущих направлений идеологической работы КПСС, ВЛКСМ, профсоюзов) по шкале «отлично», «удовлетворительно» или «плохо».

В истории российского общества церковь всегда выступала в качестве особого института воспитания молодежи, причем не только религиозного, но и патриотического, гражданского, а также участвовала в становлении национального самосознания молодого поколения. Как известно, в начале ХХ века советская власть резко ограничила функции религиозных организаций, в первую очередь – Русской Православной церкви (здесь и далее – сокращённо - РПЦ), отделив ее от государства. Тем самым, государство практически ликвидировало воспитательную функцию, законодательно «оградив» школу (как, собственно, и все институты системы общего и профессионального образования) от РПЦ (5(.

Об отношении современной уральской молодёжи к ценностям религии и религиозной культуре можно судить по данным ряда наших исследований, проведённых в Институте экономики УрО РАН и Физико-технологическом институте УрФУ в 2010-2015 гг. 
Жизнь, реальная практика строительства «развитого социализма» показали другое: сложный процесс общественной жизни нельзя вписать в «прокрустово ложе» идеологической концепции, рожденной во многом в отрыве от анализа реальной действительности, анализа общественных сил, стоящих за тем или иным социальным явлением [9]. Вполне понятно, что взаимоотношения религиозных организации и лиц, с одной стороны, к идеологических структур социалистического государства, с другой, на протяжении 50–80-х годов складывались по принципу отношений «наставника и наставляемого». 
	[image: image1.png]



	Трактовка приоритетов государственных интересов. Закон. Права. Политика. Суверенитет.

	
	МОСКВА, 7 июня 2024 г. - РИА Новости. Патриаршая комиссия по вопросам семьи, защиты материнства и детства Московского патриархата призывает представителей государственной власти, экспертов и широкую общественность добиться скорейшего принятия закона, запрещающего операции по смене пола.

	"Патриаршая комиссия обеспокоена злонамеренными попытками дискредитировать концептуальные основы законодательной инициативы, направленной на запрет смены пола, и призывает представителей государственной власти, российских экспертов, широкую общественность обратить пристальное внимание на данную проблему и поддержать депутатов, инициировавших законопроект, и добиться его скорейшего принятия", – говорится в заявлении патриаршей комиссии, опубликованном на сайте Русской православной церкви.

В Кремле прокомментировали законопроект о запрете смены пола. Патриаршая комиссия поддерживает данную законодательную инициативу и "отвергает попытки определенных политических сил препятствовать принятию законодательства, защищающего прирожденный пол человека, который мы считаем даром Божиим".

"Распространение, особенно среди молодежи, антисемейных идеологий: смены пола, гомосексуализма, педофилии, абортов, проповедующих ненависть к детям, презрение к родителям, семьям и пренебрежительное отношение к беременности, является угрозой национальной безопасности государства, а также угрозой миру, стабильности и процветанию всего человечества в целом", – отмечается в заявлении.

Члены Патриаршей комиссии по вопросам семьи подчеркнули, что "смена пола – один из инструментов, используемый в уничтожении репродуктивного потенциала народов, направленный на снижение численности населения". Законопроект о запрете смены пола находится на стадии активной доработки, в июле он будет рассмотрен Госдумой во II чтении, заявила ранее РИА Новости член комитета ГД по охране здоровья Тамара Фролова. В РПЦ заявили о непризнании "восстановленных" Константинополем эксклириков (см.: Патриаршая комиссия призвала ускорить принятие закона о запрете смены пола. – https://ria.ru/20240414/god-1940014815.html?utm_source=news.mail.ru, дата обращения 31.04.24).


Нетрадиционное положение религиозных организаций (роль «подшефного») во многом трансформировалось в обоюдный идеологический сговор типа «не трогайте наших –не тронем ваших». Довольно прочные позиции религии в общественном (массовом) сознании, которые фиксировались в 60-80-е годы, не могли не вызвать в действиях противоборствовавших основных «противников» (роль которых взяли на себя партийные организации) активность в так называемой. атеистической работе.

Если обратиться к истории идеологической работы КПСС, то ее «атеистическое направление» являлось, пожалуй, одним из «любимых», постоянно «обновляемых» и «подпитываемых» участков деятельности. И этому, по нашему мнению, служило немаловажное обстоятельство: по другую сторону идеологической баррикады стоял не абстрактный, а реально видимый и действующий «противник идейный».

Было бы некорректно обвинять многолетнюю деятельность партийных организаций (естественно, КПСС в целом) в уничижительной, а тем более уничтожительной политике по отношению к большинству религиозных организаций, религии в целом. Работа партийных организаций велась по принципу «наше дело правое – мы победим». Лейтмотив «победителей» присутствовал во всей идеологии борьбы с религией и ее различными проявлениями, в большинстве средств, форм и проявлений «атеистической работы».

Естественно, что подобная позиция не могла не проявляться в реальном процессе формирования общественного сознания населения. Прежде всего это находило отражение в отчуждении населения, религиозных групп или сочувствующих религии от многих форм и способов антирелигиозной пропаганды, в росте групп молодежи, не отчужденных, а, наоборот, демонстрирующих свою приверженность к догмам, принципам, атрибутике религии. В отношении противоборства с религиозным сознанием официальная социалистическая идеология 60-80-х годов в СССР находилась во многом в состоянии того испуганного страуса, который засовывает голову в песок, дабы ему было не страшно. Отсутствовал реализм в оценке религиозной ситуации. Существовала, наоборот, переоценка возможностей, практикуемых и пропагандируемых форм и методов атеистической работы.

Предлагаемая читателю статья, содержащая частично и методику социологического исследования, во многом носит исторический характер. Мысленно вернемся к 1986-1990 годам. Российское общество ставило своей задачей «вырваться» из того «порочного круга», в который его завела идеология так называемого «застойного периода». Поиск «прорыва» шел по всему фронту идеологического воздействия на процесс обновления. Естественно, религия, религиозное сознание не могли остаться в стороне от внимания субъектов т.н., перестроечных процессов.

В декабре 1987 – феврале 1988 гг. в Свердловской области Центр изучения и формирования общественного мнения трудящихся при обкоме КПСС осуществил комплексное социологическое исследование, которое можно озаглавить в целом как «Исследование состояния религиозности и отношения населения к религии на Среднем Урале к концу 80-х годов». В опросе 1988 г. приняли участие 1000 взрослых жителей Среднего Урала (в дальнейшем – сокращённой аббревиатурой – «ОМ-Атеизм-Урал – 1988»).
Кратко о программе и процедуре упомянутого выше социологического проекта. Как уже отмечалось, исследование было комплексным. Организаторы обратились к выяснению мнения четырех групп населения, так или иначе относящихся к проблемам религии, религиозного сознания. В числе одной тысячи респондентов следующие группы:

Первая группа «Т» – 830 трудящихся ряда городов и районов Свердловской области (Анкета – «Т»). Опрос проводился в городах Свердловске, Нижнем Тагиле, Каменске-Уральском, Богдановиче, Серове, Невьянске и др.

Вторая группа («В») – 350 верующих жителей Свердловской области (Анкета – «В»). Опрос проводился в Свердловске, Верхней Пышме, Нижнем Тагиле, Асбесте, Пригородном и Талицком районах и др. По вероисповеданию эта группа респондентов распределилась следующим образом:

	православные верующие и старообрядцы 
	225 чел. (64%)

	сектанты (ЕХБ, адвентисты седьмого дня) 
	94 чел. (27%)

	мусульмане 
	21 чел. (6%)

	лютеране 
	10 чел. (3%).


Третья группа («Р») – 145 руководителей производств (Анкета – «Р»). Опрос был проведен в городах Свердловске, Нижнем Тагиле, Каменске-Уральском, Богдановиче, Новой Ляле. В числе респондентов:

	бригадиры, мастера, начальники участков
	27 чел. (19%).

	начальники цехов, отделов
	28 чел. (19%)

	руководители, главные специалисты, заместители руководителей предприятий, организаций
	21 чел. (15%)

	освобожденные партийные, профсоюзные, комсомольские работники
	54 чел. (37%)

	другие категории руководителей
	15 чел. (10%)


Четвертая группа («А») – 400 представителей «атеистического актива» (Анкета – «А»). Опрос проводился в тех же городах. Среди респондентов:

	организаторы атеистической работы
	198 чел. (49%)

	лекторы, пропагандисты научного атеизма
	72 чел. (18%)

	агитаторы-атеисты
	104 чел. (26%)

	лица, ведущие индивидуальную работу с верующими
	26 чел. (7%)


Вполне понятно, что организаторы исследования были в состоянии методолого-идеологической двойственности. С одной стороны, на них «давил багаж» традиционной системы атеистической работы, возводимой в ранг абсолютно необходимой, не терпящей альтернативы решения проблемы. С другой стороны, в лейтмотивах политики и идеологии обновления все четче «проглядывало потепление» к вопросам инакомыслия, в частности, к вопросам осмысления и оценки религиозной идеологии в процессе общественного развития.

Вот почему предлагаемая статья представляет собой как бы симбиоз традиционного подхода в осмыслении роли религии и деятельности религиозных организаций в означенный период развития социалистического общества, несовместимой якобы с коммунистическими идеалами, с одной стороны, и с другой – стремлением исследователей «почувствовать» новые мотивы, стремления, подходы, способы решения назревших проблем общественного бытия.
Помощь в статистической обработке материала по Анкете «В» оказали сотрудники Института экономики УрО АН СССР: Ишутина Т.А. – руководитель, Сапожникова И.В., Иванова В.Ф., Жукова Т.Ю., Невоструева Е.В., Коростелева С Г., Бляхман Л.А., Проворова Э.В.

Помимо соцопроса «ОМ-Атеизм-Урал- 1988», в статье использованы данные четырёх проектов:
- 2010-2011 гг. − опрос 680 студентов старших курсов Уральского государственного университета (УГТУ-УПИ)
 на технических и гуманитарных факультетах. Предмет исследования − уровень и характер причастности молодых людей к религиозной культуре – «Урал-ВУЗ-2011»;
- 2013 г. – был проведен социологический опрос 510 учащихся средних и старших классов 15 общеобразовательных школ Кировского района г. Екатеринбурга и 300 учащихся 9 школ ЗАТО «Лесной» Свердловской области, связанный с анализом процессов социализации и подготовки молодых горожан к будущей взрослой жизни (юноши – 46%, девушки – 54%) – «Урал-Школа-2013». 
- 2014 г. – по представительной выборке в Екатеринбурге и Челябинске были опрошены 150 экспертов по проблемам неблагополучного детства и девиантности поведения детей, подростков и молодых людей; в числе респондентов – опытные преподаватели Свердловского и Челябинского государственных педагогических университетов – 50 чел.; опытные социальные педагоги ряда школ Екатеринбурга и Челябинска – 50 чел.; специалисты в сфере обществоведения ряда институтов УрО РАН (г. Екатеринбург) – 50 чел. Проект носил социально-прогностический характер – «Урал-Эксперт-2014».
- 2015 г. (март-апрель) по квотной выборке в восьми институтах Уральского федерального университета (УрФУ, г. Екатеринбург) был проведен опрос 450 студенток старших курсов. В выборку были включены 225 студенток, обучающихся в институтов УрФУ технического (инженерного) профиля и 225 – соответственно гуманитарного профиля) – «Урал-ВУЗ-2015».

Кратко познакомим с результатами нашего исследования.
Б. Верили ли в БОГА жители уральских сёл и деревень в годы «ПЕРЕСТРОЙКИ»

Одни говорят: войди в самого себя, и ты найдешь 
покой – В этом еще не вся правда. 
Другие, напротив, говорят: выйди из самого себя; 
постарайся забыться и найти счастье в удовольствиях.
 – И это неправда. 
Уж потому неправда, что удовольствиями 
не избавишься от болезней. 
Покой и счастье – не внутри нас и не вне нас, 
они – в Боге. А Бог и внутри нас и вне нас. 
Люби Бога – и в Боге найдешь то, чего ищешь.

Л.Н. Толстой
Как уже отмечалось, исследование было комплексным. Организаторы обратились к выяснению мнения четырех групп населения, так или иначе относящихся к проблемам религии, религиозного сознания. Ниже представлены краткие результаты исследования [9].
Прежде всего, насколько трудящиеся имеют представление о том, что такое «религия» и что такое «атеизм» (вопросы № 8, 9 Анкеты («Т»). Вот как распределились ответы респондентов (% от общего числа опрошенных):

	Имеют ли представление
	О религии
	Об атеизме

	- имеют полное представление 
	22
	26

	- имеют общее (примерное) представление
	70
	58

	- не имеют никакого представления, в т.ч. не ответили
	8
	16


Как и следовало ожидать, наиболее информированными об этих двух явлениях общественной жизни являются партийные, профсоюзные и комсомольские работники, хозяйственные руководители, инженерно-технические работники, представители гуманитарной интеллигенции среди них имеют полное представление о религии н атеизме 40-55 %. Наименее информированы колхозники, рабочие совхозов, рабочие промышленности, транспорта, связи, пенсионеры. Основные источники информирования о религии и атеизме – Центральное телевидение, центральная п областная печать, художественная литература, кинофильмы. Среди имеющих полное представление о религии 41 % указали на наличие в их квартире атеистической литературы.

Как относятся жители Среднего Урала к религии и атеизму? Вот общий лейтмотив ответов (% от числа ответивших на вопросы):

	Оценивают
	Религия
	Атеизм

	Положительно
	3
	45

	Отрицательно
	37
	5

	и положительно, и отрицательно
	20
	5

	безразлично нейтрально
	22
	14

	затруднились ответить
	18
	31


Основные мотивы положительного отношения к религии основываются на том, что религия сохраняет, по мнению респондентов, культурные ценности и народные традиции, удерживает от дурных поступков, дает людям возможность для общения. Причины отрицательного отношения к атеизму большинство трудящихся объясняет непонятным для них содержанием атеизма, тем, что он не может утешить, помочь в беде, разрушает культурные ценности и народные традиции. Усматривают какое-либо положительное содержание в религии (% от числа опрошенных по каждой группе):

- среди студентов - 69

- среди колхозников, рабочих совхозов - 64

- среди специалистов колхозов, совхозов (сельская интеллигенция) - 1

- среди представителей городской интеллигенции - 59

- среди рабочих городов - 50

- среди пенсионеров - 37

Характерно, что с возрастом относительное число респондентов, относящихся положительно к религии, уменьшается.

Группы респондентов в возрасте:

до 29 лет - 56

30-49 лет - 48

50 лет и старше – 44.
Члены КПСС и беспартийные практически не отличаются в оценке религии. Видят положительные стороны религии 44 % среди членов КПСС и 50 % среди беспартийных. Обращает на себя внимание своеобразное «размывание» неприятия религиозного мировоззрения у представителей молодого поколения, особенно студентов вузов, многих комсомольцев. Среди опрошенных комсомольцев 26 % в той или иной степени согласны с утверждением об усилении в СССР роли религии и ослаблении влияния атеизма.

Каково было к моменту опроса участие трудящихся в так называемых атеистических мероприятиях (лекции, кинофильмы и т.д. – см. вопрос 21 Анкеты «Т»), в новой гражданской и религиозной обрядности. Судя по результатам опроса, не принимали никогда участия в атеистических мероприятиях 37 % респондентов (среди рабочих – 44%, среди колхозников, рабочих совхозов – 30%). Наиболее распространенными формами атеистической работы в городах и сельских поселениях Свердловской области в 80-е годы были лекции, беседы – их посещали 53 % респондентов, просмотры антирелигиозных кинофильмов – 19%. На вопрос анкеты «Как Вы считаете, нужны ли атеистические мероприятия?» ответы респондентов распределились следующим образом (% от общего числа опрошенных):

- да, они нужны, так как приносят большую пользу - 34

- они нужны, хотя и приносят незначительную пользу - 37

- они не нужны, так как не приносят видимой пользы - 13

- такие мероприятия вредны - 3

- не ответили на вопрос - 13

Как показал опрос, в среднем около 40 % опрошенных никогда не бывали в молитвенном доме, в церкви, а те, кто побывали в них, делали это в основном из-за любопытства – 43%; для участия в религиозных обрядах – 21 %. Весьма существенно разнятся данные по этому вопросу в зависимости от места проживания респондентов (% от общего числа опрошенных по каждому городу, району).
	Город, район
	Бывали в церкви, в своем городе, районе
	Не бывали
	Не ответили

	
	Часто
	редко
	
	

	Свердловск 
	3
	40
	41
	16

	Нижний Тагил
	4
	28
	35
	33

	Пригородный район
	13
	64
	9
	14

	Каменск-Уральский
	-
	10
	56
	34

	Серов
	6
	33
	45
	16

	Невьянск
	6
	48
	36
	10

	Красноуфимск
	3
	73
	21
	3

	Нижние Серги
	-
	27
	54
	19

	Талица
	7
	41
	41
	11


При анализе данных приведенной таблицы следует обратить внимание, (помимо факта «неравномерности» посещения церкви респондентами в разных городах) на существенные «колебания» данных в графе «не ответили на вопрос». Мы склонны связывать это прежде всего с неадекватностью общественного мнения относительно факта причастности кого-то из граждан к свершению тех или иных религиозных действий. В одной территориальной общности это считается выходящим за рамки гражданского поведения, в других – в этом не находится ничего предосудительного (сравните Нижний Тагил и Красноуфимск).

Судя по ответам респондентов, в середине 80-х годов в новой гражданской обрядности на Среднем Урале участвовали 83 % граждан. В основном это участие в торжественной регистрации брака – 72% ответов (см. вопрос 27 Анкеты «Т»); праздновании Дня города, района – 45%; в торжественном вручении паспорта – 30%; торжественной регистрации рождения, имянаречения ребенка – 29 %.

На вопрос «Если Вам приходилось участвовать (присутствовать) в новых советских обрядах и праздниках, то какое впечатление они оказали на Вас?» ответы респондентов распределились следующим образом (% от общего числа опрошенных):

- сильное, глубокое впечатление - 17

- недостаточно сильное и глубокое - 37

- слабое, не глубокое - 19

- не ответили на вопрос – 27.
Верят ли уральцы в счастливые и несчастливые приметы, в гадание, в «вещие» сны и прочие атрибуты так называемого мистического сознания? Опрос показал, что среди респондентов в той или иной степени верят (% от общего числа опрошенных):

- в приметы - 46

- в гадание -18

- в «вещие» сны - 32

- в судьбу - 18

- во что-то сверхъестественное – 19.
Небезынтересным будет знать, каковы «колебания» такой веры у разных социально-демографических и территориальных групп населения. Вот некоторые данные (% от общего числа опрошенных по каждой группе):

	Города
	Верят в приметы в той или иной степени

	Свердловск
	50

	Нижний Тагил
	47

	Каменск-Уральский
	44

	Новая Ляля
	39

	Талица
	37


«Верят» в разрезе социальных групп:

- рабочие - 46

- колхозники, рабочие совхозов - 62

- освобожденные партийные, советские, 
- профсоюзные, комсомольские работники - 29

- пенсионеры - 28

- служащие непроизводственной сферы – 61.
Опрос группы I показал в целом низкий уровень информированности трудящихся по вопросам научного атеизма, преобладание индифферентности в отношении к религии и атеизму, нарастание актуальности атеистического воспитания и пропаганды критики современной мистики и суеверий. Несколько иные задачи были у исследователей при опросе верующих (Анкета «В»). Прежде всего кратко охарактеризуем социально-демографический состав наших респондентов. Среди опрошенных верующих 20 % мужчин и 80 % женщин. По возрасту респонденты распределились так (% от общего их числа – 350 чел.):

- до 30 лет - 5

- 30-39 лет - 15

40–49 лет – 16

50–54 года – 27

55–59 лет – 17

60 лет и старше – 20.
Среди православных и старообрядцев молодежь до 30 лет составила 3%, среди сектантов и лютеран – 10 %. Среди мусульман все верующие составили группу лиц старше 40 лет. Немалая доля среди верующих – одинокие люди. Среди православных и старообрядцев – 40 %, сектантов и лютеран – 32 %. Полная семья (муж, жена, дети) только у 14 % православных и старообрядцев, у 27 % сектантов и лютеран. Подавляющее большинство одиноких – вдовы и вдовцы. Нет детей у 21 % опрошенных. Среди остальных 20 % имеют одного ребенка, 29 % двоих, остальные – большее число детей.

Подавляющее большинство верующих по национальности русские. Вместе с тем почти четверть русских верующих и 96 % немцев – сектанты. Верующие татарской, и башкирской национальности полностью составляют мусульманскую часть опрошенных.

Сравнительно невысок уровень образования респондентов (% к общему числу опрошенных):

- начальное - 45

- 5-7 классов - 19

- 8-9 классов - 13

- общее среднее - 10

- среднее специальное (техникум) - 10 
- высшее, незаконченное высшее – 3.
Среди верующих практически никто никогда не состоял в рядах КПСС, в рядах ВЛКСМ состояли 14 % среди православных и старообрядцев и 15% – среди сектантов и лютеран. Более трех четвертей опрошенных были членами профсоюза. Каждый пятый верующий не состоял никогда ни в каких общественно-политических организациях. Более половины участников опроса были награждены правительственными орденами, медалями, почетными грамотами. Четверо награждены орденом Трудового Красного Знамени, один – орденом Ленина, трое – орденом Отечественной войны 1 степени, трое – орденом «Мать-героиня», 12 верующих имели звание «Ударник коммунистического труда», трое награждались знаком «Победитель социалистического соревнования».

Каждый третий из числа опрошенных работал на момент опроса на производстве. Среди неработающих преобладали пенсионеры (56%), домашние хозяйки. В общественной работе по месту жительства или работы участвовали 18 % опрошенных. Раньше приходилось участвовать в этой работе еще 15 % опрошенных (29% никогда ни в каких формах общественной работы не участвовали, 39% не ответили на вопрос).

	[image: image2.png]



	Трактовка приоритетов государственных интересов.

Закон. Права. Политика. Суверенитет.

	
	МОСКВА, 11 августа 2024 г. (ТАСС). Третий областной фестиваль православной кухни проходит в воскресенье в Вологде в честь 10-летия Вологодской митрополии. Трапезные Спасо-Прилуцкого и Кирилло-Белозерского монастырей угостят всех желающих блюдами православной кухни и раскроют секреты их приготовления, сообщили ТАСС в митрополии.

	«В этом году значительно расширили программу фестиваля и переименовали его в фестиваль православной кухни, чтобы увеличить гастрономические возможности. Увеличена и культурная программа – на набережной реки Вологды пройдет культурно-просветительский молодежный форум “Наставничество и молодежь: православная кухня”. Состоятся бесплатные экскурсии по Воскресенскому и Софийскому соборам, а также по экспозиции Вологодского краеведческого музея, посвященной иконописи. На аллее и набережной выступят клубы исторической реконструкции с программой “Великая государева крепость”, – рассказал ТАСС иерей, клирик Воскресенского кафедрального собора Андрей Кашинцев. Почетным гостем мероприятия станет ведущий программы «Монастырская кухня» на телеканале «Спас» Максим Сырников. Он проведет мастер-класс по приготовлению блюд постной кухни, в котором смогут принять участие все желающие. Свои мастер-классы проведут и шеф-повара ресторанов Вологды, Череповца и Никольска.

Действо развернулось в 10 часов на Кремлевской площади Вологды, там же работает ярмарка «Вологда православная». Гости смогут попробовать монастырский хлеб, келларский салат, «шти овсяные с мясом», «луковую соль», «кулыбаш», жаркое из лосося с репой, гороховый кисель с льняным маслом, грибной суп с крапивой и другие блюда. Пройдут концерты колокольного звона и оркестра русских народных инструментов «Перезвоны». Фестиваль организован в рамках масштабного губернаторского проекта «Лето русского севера».

[image: image3.wmf]
Вологодская область является одним из самых древних центров православия, где сохранились до наших дней Спасо-Каменный монастырь – первый каменный монастырь на Русском севере, всемирно известный Кирилло-Белозерский монастырь, объект всемирного наследия ЮНЕСКО – ансамбль Ферапонтова монастыря XV–XVII вв., где в храме Рождества Богородицы сохранились уникальные настенные фрески русского художника конца XV века Дионисия, Горицкий Воскресенский монастырь, Спасо-Прилуцкий Димитриев мужской епархиальный монастырь и многие другие православные святыни (см.: В Вологде проходит третий областной фестиваль православной кухни. – https://vfokuse.mail.ru/article/v-vologde-prohodit-tretiy-oblastnoy-festival-pravoslavnoy-kuhni-62317742/ (дата обращения: 11.08.24)).


А вот краткая характеристика социально-бытовых условий верующих. 41 % из них живут в собственном доме, 37 % – в благоустроенной квартире, 7% – в комнате в благоустроенной квартире, 7% – в комнате в неблагоустроенной квартире. Свою неудовлетворенность высказали (% от общего числа опрошенных):

- не удовлетворены жильем - 11

- не удовлетворены своим здоровьем - 31

- не удовлетворены жизнью в целом – 8.
Какова приобщенность верующих к религии? Среди опрошенных верующих 17 % вообще не посещают церковь или молитвенный дом. Среди остальных посещают (% от общего числа опрошенных):

- не реже одного раза в неделю - 41

- не реже одного раза в месяц - 19

- не реже одного раза в квартал - 6

- не реже одного раза в полгода - 4

- не реже одного раза в год - 5

- еще реже - 2

- не ответили на вопрос – 6.
69 % от числа опрошенных не указали формы своего участия в деятельности религиозного общества, т.е. эту часть нужно отнести к разряду так называемого «пассива» религиозных обществ. В будние дни, на неделе культовые здания посещают 33% верующих, в выходные дни – 34%; в религиозные праздники – 31 %. Верующие-сектанты бывают чаще в молитвенных зданиях, чем православные, старообрядцы и мусульмане.

Не посещают культовые здания, главным образом, те, у кого нет крепкого здоровья, нет особого желании, бывать в этих зданиях, а также нет возможности посещать зарегистрированное в местных органах Советской власти религиозное общество. Каждый третий православный верующий и старообрядец пользуется церковным календарем, каждый пятый имеет в личном пользовании библию, каждый десятый читает богословские журналы («Журнал Московской патриархии»). Почти все имеют иконы, лампады и другие культовые атрибуты.

Наиболее активно читают религиозные книги сектанты и лютеране. Они читают библию практически каждый день (65 % от числа опрошенных сектантов). Среди православных и старообрядцев 41 % вообще не читают библию и другие церковные издания. Пять раз и более в день совершают молитву 34% опрошенных сектантов и лютеран, 62% – мусульман, 7% – православных и старообрядцев. Не совершают молитву 26 % православных, 14 % мусульман, 3 % сектантов и лютеран.

Из общего числа опрошенных только 22 % не крестили ни одного из своих детей, 48 % совершили обряд крещения над всеми своими детьми. Воспроизводственная роль семьи как религиозного фактора наглядно проявляется и в ответах на вопрос «В каком возрасте Вы стали верующим?» (вопрос 36 Анкеты «В»). 52% опрошенных подчеркнули ответ «С детства, как себя помню». Среди верующих разных конфессий приобщение к категории верующих происходило несколько по-разному (% от общего числа опрошенных по каждой группе):

	Возраст, с какого считают себя верующими
	Группы

	
	Православные и старообрядцы
	Сектанты и лютеране
	мусульмане

	С детства
	55
	44
	52

	До 30 лет
	9
	25
	5

	С 31 до 50 лет 
	12
	18
	-

	С 50-ти лет и старше
	8
	9
	24

	Не помнят и не ответили
	16
	4
	19


Ответы на вопрос 37 «Кто более всего оказал на Вас в этом возрасте религиозное влияние?» прямо подтвердили первостепенное значение религиозного 'воспитания в семье со стороны верующих родителей. 71 % опрошенных среди мусульман, 63% среди православных и 46 % среди сектантов и лютеран указали на родителей как главный фактор их религиозности. Степень сознательного обращения к религии связана с ответами тех, кто считает, что они верующими стали самостоятельно, без чьего-либо влияния. Среди сектантов и лютеран таковых оказалось 35%. среди православных и старообрядцев – 23 %, среди мусульман – 14 %.

Степень осознания себя как верующего отразилась и на содержании религиозного мышления опрошенных. Среди сектантов и лютеран значительно больше тех, кто утверждает, что верит в бессмертие души (27%), в возможность так называемого «конца света» (33 %), в предопределение «свыше», в судьбу (15%), среди православных и старообрядцев таких, соответственно, 21, 19 и 12 %.

А каковы источники и каналы нерелигиозного влияния на верующих, и какую роль здесь играла так называемая атеистическая пропаганда? Вот что предпочитают делать в свободное время опрошенные верующие (% от общего числа респондентов – 350 чел.):

- смотрят ТВ, слушают радио - 18

- посещают церковь, молитвенный дом - 14

- занимаются вязанием, рукоделием. - 13

- воспитывают детей, ведут домашнее хозяйство.- 12

- ведут подсобное хозяйство, работают в саду, огороде - 12

- читают книги, газеты, журналы - 12

- ходят друг к другу в гости – 11.
35 % опрошенных никогда ни в каких атеистических мероприятиях (лекции, беседы) не принимали участие, еще 35 % или не помнят о таком участии или уклонились от ответа. Лишь каждый третий отметил в анкете, что присутствовал на таких лекциях, беседах. При этом 6 % считают такие мероприятия положительными, полезными для себя, около 7 % относятся к ним отрицательно, считают, что они вредны.

Непосещавшие такие мероприятия в качестве главных причин своей «пассивности» отмечают (% от общего числа опрошенных):

- никто не приглашал на эти мероприятия - 20

- эти мероприятия греховны, не одобряются верующими - 12

- они не могут объяснить жизненные проблемы - 8

 - мешают «приобщаться к БОГУ» - 6

 - нет времени, заняты работой – 6.
Два последних вопроса анкеты (№ 48, 49) были посвящены проблеме «верующие и перестройка». «Как Вы относитесь к курсу КПСС на перестройку всей общественной жизни в стране?» – на этот вопрос 64% опрошенных ответили, что поддерживают перестройку в нашей общественной жизни, считают ее нужной людям; 33 % полагают, что «она угодна богу»; 22 % затруднились с ответом; 4 % – считают ее ненужной для людей, а 2% – «ненужной богу». В основном поддерживают перестройку в сферах (%):

- хозяйственной жизни - 24

- внешней политики - 23

- в развитии демократии - 13

- затруднились ответить – 17.
Проведенный опрос позволил сделать следующие основные выводы. В целом в социально-демографическом составе верующих по-прежнему .преобладают женщины, вдовы, вдовцы, холостые и разведенные, почти две трети – люди старше 50 лет. Три четверти из них не имеют среднего образования. Очень редко члены КПСС, лишь каждый шестой – восьмой член ВЛКСМ. Две трети верующих не работают, в основном – пенсионеры. Все это свидетельствует о сравнительно низкой производственной и социально-политической активности верующих: Их интересы замкнуты на религиозном культе, бытовых проблемах, своем сравнительно самостоятельном и ограниченном духовном мире, характере. Вместе с тем большинство верующих пассивно участвуют и в церковной жизни. Для них она, по преимуществу, возможность общения, средство социальной и духовной адаптации к жизни в старости и одиночестве.

Опросы руководителей производств (Анкета «Р» – 145 чел.) и представителей атеистического актива (Анкета «А» – 400 чел.) имели несколько иные цели и задачи. С одной стороны, исследователи пытались определить отношение руководителей к атеистическому воспитанию в своих коллективах и степень их готовности к проведению такой работы с трудящимися, с другой – сделать как бы «стороннюю» оценку такой работы, выявить «резервы» активизации атеистической работы как в трудовых коллективах, так и по месту жительства.

17 % опрошенных руководителей считают уровень идейно-воспитательной работы в своих коллективах «высоким» (см. вопрос 7, Анкета «Р»); 65 % – недостаточно высоким, 18 % – невысоким. Наиболее низкая оценка дана бригадирами, мастерами, начальниками участков.

«Как бы Вы оценили атеистическую зрелость Вашего коллектива?» –на этот вопрос анкеты ответы респондентов распределились так (% от общего числа опрошенных – 145 чел.):

- коллектив полностью атеистически зрелый - 33

- в большей своей части коллектив атеистически зрелый - 51

- коллектив в большинстве своем атеистически не зрелый - 4

- затруднились ответить, в том числе не ответили – 12.
«А как бы Вы оценили на основе своих впечатлений уровень атеистической работы в своем коллективе?» Вот эти оценки (% от общего числа опрошенных по каждой группе):

- достаточно высокий – 8% в целом по массиву (среди руководителей и главных специалистов – 14, среди бригадиров и мастеров – 4 %);

- высокий уровень, но недостаточно – 18% (среди освобожденных партийных и профсоюзных работников – 26, среди руководителей производств – 24 %);

- скорее низкий, чем высокий – 36%;

- низкий уровень или вообще эта работа не проводится – 31 %.

- не ответили на вопрос 9 %.

Опрос показал, что 59 % опрошенных не считают обязательным делом проводить атеистические мероприятия в своих коллективах; 46 % опрошенных утверждают, что в их коллективах атеистические мероприятия организуются один раз в год, а то и еще реже; 19 % либо не знают, кто организует такие мероприятия, либо считают, что их никто не организует.

А каков уровень готовности руководителей к проведению атеистической работы, которая вменялась им общественно-производственными функциями. Выяснению этого обстоятельства были посвящены вопросы № 14-19 Анкеты «Р». Вот краткое резюме по итогам опроса.

- 39 % ответов принадлежит руководителям, которые никогда не изучали научный атеизм (среди бригадиров, мастеров, начальников участков – 67%, среди освобожденных работников общественных организаций – 25%). В то же время в беседах на атеистические темы с работниками своего предприятия, организации только у 6 % респондентов (по их самооценкам) не было затруднений.

- 37 % респондентов, по их мнению, не владеют полной информацией о религиозной обстановке, 19% испытывают затруднения в теоретических вопросах (происхождение религии, ее социальные последствия и т.д.). 47% опрошенных к перспективе углубления своих знаний о религии и атеизме и навыков ведения атеистической работы относятся положительно.

Экспресс-опрос показал, что на уровне руководителей необходимость в организации атеистического воспитания трудящихся в 1987-1988 годах осознавалась достаточно слабо. Превалировало поверхностное, благодушное отношение. Руководители стремились «переложить» эту работу на общественные организации (партком, профсоюз) и общество «Знание».

Небезынтересным будет «послушать мнение» самих организаторов атеистической работы, лекторов, пропагандистов научного атеизма, агитаторов-атеистов и других общественных активистов, призванных в тот период вести активную наступательную работу против религиозного сознания.

Прежде всего, как оценивала эта категория респондентов состояние религиозного сознания на период середины 80-х годов? «Бытует мнение, что религиозность населения у нас в стране в последнее десятилетие возросла, а атеистическая зрелость снизилась. Ваша точка зрения?» – так был сформулирован вопрос № 12-17 (см. Анкету «А»). Вот какие были получены ответы (% от общего числа респондентов – 400 чел.):

	Уровень религиозности
	Возросла
	Осталась на прежнем уровне
	Снизилась
	Не ответили

	Религиозность населения: 
- страны в целом
	14
	20
	20
	46

	- Свердловской области
	6
	23
	20
	51

	- города, села, в котором живет респондент
	11
	35
	25
	29

	Атеистическая зрелость населения:

- страны в целом
	18
	20
	9
	53

	- Свердловской области
	16
	22
	5
	57

	- города, села, в котором живет респондент
	22
	31
	9
	38


В чем видят респонденты основные причины и источники сохранения достаточно высокой степени религиозности в нашей стране, в частности, на Среднем Урале? 56 % опрошенных считают, что такой причиной является недостаточно активная организация атеистической работы среди населения; 44% – переживание личной трагедии, горя; 32 % – влияние верующих родственников, соседей, знакомых. Среди других причин:

- невежество в мировоззренческих вопросах - 27

- влияние буржуазной пропаганды - 23

- проявления социальной несправедливости - 22

- активная деятельность религиозных организаций внутри нашей страны - 19

 -отрыв человека от коллектива - 14

-страх перед смертью - 18

 - существенные социальные различия – 11.
Подавляющее большинство респондентов считает уровень атеистического воспитания в своих коллективах не отвечающим требованиям перестройки (75%). Как показало исследование, одной из основных причин «затухания» атеистической работы следует считать отсутствие конкретной помощи, контроля со стороны партийных организаций. Вот данные, косвенно подтверждающие это: 59 % респондентов в течение двух лет, предшествовавших опросу, не отчитывались о своем общественном поручении, лишь у 5 % такая работа была оценена как положительная.

Опрос показал, что 83 % активистов атеистической работы испытывали трудности в процессе выполнения своего общественного поручения. Вот эти трудности (% от общего числа опрошенных):

- недостаточная атеистическая подготовка агитационно-пропагандистских кадров - 49

- несколько общественных поручений; нет времени для атеистического воспитания - 34

- недооценка этой работы со стороны руководителей предприятий, учреждений, организаций - 14

- недооценка этой работы трудящимися – 10.
В основном атеисты повышали уровень своей теоретической подготовки по научному атеизму самостоятельно, путем изучения атеистической литературы и в атеистической секции, во время учебы идеологического актива, в городской, районной школе, семинаре атеистов (соответственно 49 и 47 % ответов респондентов). Однако полностью были удовлетворены формами подготовки лишь 14 % респондентов.

Среди причин, которые назвали респонденты, неудовлетворенные своей атеистической подготовкой, обращают особое внимание три обстоятельства (% от общего числа опрошенных);

- слабая пропаганда опыта атеистической работы - 31

- недостаточная информированность актива о конкретных религиозных направлениях и организациях - 29

 - невладение методикой атеистического воспитания – 22.
Опрос еще раз показал, что в организации политико-воспитательной работы и, особенно, в атеистическом воспитании в трудовых коллективах за 70-80-е годы «поселились» в большей своей части формализм, отчужденность субъектов организаторской и пропагандистской работы не только от возможных объектов этой работы – конкретных верующих людей, но и от самих форм, методов ее организации.

В заключение важно отметить, что развитие религиозной и атеистической сферы общественной жизни в условиях перестройки постепенно теряет конфронтационный характер. На первый план выдвигаются общечеловеческие ценности, гуманистические идеалы, свойственные как многим религиозным течениям, так и атеистическим, секуляризованным формам идеологии.

Вместе с тем очевидно, что атеизм «воинствующий», слепо воспроизводящий догматы псевдомарксистских теорий «ниспровержения» религии, потерял историческую перспективу. Точно так же обречены на конфессиональную замкнутость, духовную ограниченность, приобретают тупиковое развитие в культурно-историческом процессе те религиозные направления, которые во главу угла своей деятельности поставили идеологический экстремизм, нетерпимость, сегрегацию по вероисповедальным признакам.

В. Верят ли (верили ли) в БОГА Студенты на Урале на переломе ХХ-ХХI веков
Лучше верить, чем не верить, 
потому что с верой всё становится возможным. 
Альберт Эйнштейн 
В истории общества церковь всегда выступала в качестве особого института воспитания молодежи, причем не только религиозного, но и патриотического, гражданского, а также участвовала в становлении национального самосознания молодого поколения. 
О масштабах институционального развития конфессиональных образований в Российском государстве за последние столетия можно судить, хотя бы, по следующим данным. В 1875 г. в Российской империи (т.е. России вместе с Украиной, Белоруссией, Грузией, Молдавией и т.д.) было 494 монастыря (350 мужских и 143 женских). А в 1988 году в СССР осталось только три: Троице-Сергиева Лавра, Псково-Печерский монастырь, Данилов монастырь в Москве. А к исходу 2003 года в России действовало 635 монастырей (312 мужских и 325 женских), не считая 167 монастырских подворий и 45 скитов. Значит, к концу 90-х годов темп открытия монастырей достиг сотни в год [11].
Важнейшей целью, содержанием и результатом процесса социализации молодого человека является достижение им вполне определенного и устойчивого уровня социальной зрелости. Последняя предполагает восприятие индивидом социально значимого социального опыта, формирование у него ценностных ориентаций и установок в базовых сферах (видах) жизнедеятельности. К ним в первую очередь относятся сферы учёбы, труда и семейно-бытовой жизни. Процесс социализации личности связан с освоением ею первичных общетрудовых и профессиональных знаний, умений, навыков, с жизненными ориентациями и самоопределением, отвечающим общественным, групповым и личным интересам, наконец, способностью и готовностью индивида вступить в общественное производство в качестве активного, дееспособного субъекта преобразования окружающей действительности (12(.
Остановимся на некоторых аспектах проблемы. Нашим юным респондентам «Урал-Школа-2013» задавался вопрос: «Ниже перечислены некоторые жизненные ценности, к которым может стремиться взрослый человек. Выберите пять «самых-самых» важных для Вас» – нами были получены следующие ответы (% от общего числа опрошенных по каждой группе; в числителе – учащиеся г. Екатеринбурга, в знаменателе – г. ЗАТО «Лесной»:

	- хорошие товарищи, верные друзья
	 81 / 77

	- хорошее здоровье
	 72 / 78

	- возможность обучения в ВУЗе на любимую профессию
	 68 / 69

	- хорошие родители
	 57 / 62

	- возможность самому зарабатывать деньги для собственных нужд
	61 / 51

	- материальное благополучие, экономическая независимость, 
	 52 / 47

	- содержательный, интересный досуг
	- 47 /44

	- хорошие жилищные условия
	 40 / 49

	- сознание того, что приносишь пользу людям
	31 / 30

	- порядочность, совестливость, доброе имя
	30 / 33

	- чувство безопасности от насилия, воровства
	29 / 29

	- вера в Бога
	21 / 13


Прежде всего, не может не удивлять практическая идентичность в распределении ответов у юных горожан в большом и малом городах. Разница по различным позициям в пределах статистической погрешности. Подобную схожесть в ценностных ориентациях мы связываем, по преимуществу, с воздействием на молодёжь единого в городах информационно-идеологического поля создаваемого Интернетом, телевидением, радио и другими СМИ (7(.

Небезынтересно и другое. «Вера в Бога», как жизненная ценность была выбрана каждым пятым (21 %) респондентом в Екатеринбурге и в ЗАТО «Лесной», соответственно – 13 %. Не углубляясь в анализ этого феномена, отметим, что в настоящее время религиозность (например, факт причисления себя к верующим в молодёжной среде) часто имеет ситуативный характер, в ней проявляется скорее не устойчивая мировоззренческая позиция, а умонастроение, «элементы молодёжной субкультуры» отличающиеся значительной подвижностью. Нередко люди называют себя православными или мусульманами, воспринимая эти религии как существенный элемент культурной традиции того народа, к которому они принадлежат.

Об отношении необходимости и правомочности введения религиозного просвещения в российских общеобразовательных учреждений можно судить по результатам опроса «Урал-Эксперт-2014». На вопрос анкеты: «Как Вы считаете, необходимы ли в школах для учащихся средних и старших классов предметы «Уроки божьи», «Основы православной культуры»?» ответы респондентов распределились следующим образом (% от общего числа опрошенных – 150 чел.):

	- он, просто, необходим
	- 17

	- больше доводов «за», чем «против»
	- 43

	- больше доводов «против», чем «за»
	- 22

	- против введения такого предмета 
	- 18


Сегодня РПЦ стремится восстановить утраченные связи и расширить свое присутствие в российских вузах. Свидетельством такого стремления, в частности, могут служить выступления Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, в частности он говорил: «Стоит задача интенсифицировать свидетельство Православной Церкви в вузах России. Церковь входит и должна все глубже и глубже входить в самую жизнь российского студенчества, делить его радости и скорби, иметь его не объектом попечения, но стать неотделимым от него субъектом» (2(. О пристальном внимании РПЦ к студенчеству можно судить по практическим делам Церкви. Вот некоторые купюры из сообщений информационного агентства Екатеринбургской Епархии (15(:
- «в Санкт-Петербурге пройдет межвузовский творческий конкурс, посвященный Татьяниному дню; 
- В Московской области состоится конференция «Молодежь и религия». 
- в Архангельске открылось студенческое православное кафе;
- при учебных заведениях среднего Урала появляется все больше домовых храмов;
- в православной школе на улице Ясной Екатеринбурга несет служение храм во имя Святого Страстотерпца Царевича Алексия;

- в Уральском горном университете восстанавливается храм во имя святителя Николая Чудотворца;
- еще один храм во имя святой мученицы Татианы появился на уральской земле. Он открыт в стенах Нижнетагильской государственной социально-педагогической академии.

Общий для всех наук о религии, включая социологию религии, принцип – принцип опоры на эмпирические данные. Этот конституирующий научные знания о религии принцип одновременно является разделительной чертой между научным подходом к изучению религии и феноменологическим, философским и теологическим. Социолог, изучая религию, имеет дело с тем, что доступно чувственному восприятию. Поэтому в религию как предмет социологического анализа он не включает сверхъестественное, ограничиваясь только эмпирическими данными. Социолог занимается только тем, что можно наблюдать и подлежит проверке. Он не может довольствоваться общим впечатлением или теологическими аргументами в подтверждение, например, тезиса о том, что религиозная вера вызывает и обусловливает нравственное поведение. Только эмпирические данные могут подтвердить или опровергнуть это утверждение. Социолог должен получить эти данные, и только располагая ими, он может строить теоретические модели [16].
Авторами статьи предпринята попытка анализа уровня и характера причастности молодых людей к религиозной культуре, оценить некоторые аспекты поведения молодых россиян, связанные с таким феноменом общественного сознания, как «Вера в Бога». В ходе исследования «Урал-ВУЗ-2011»; респондентам, предлагалось ответить на вопрос «Верите ли Вы в Бога, и, если да, то к какому вероисповеданию Вы себя относите?». Были получены следующие ответы (% от общего числа опрошенных – 680 чел.) 
	- в Бога не верю 
	- 14

	- в Бога верю, но не отношу себя ни к какому вероисповеданию
	- 31

	- в Бога верю, отношу себя к православию
	- 47

	- в Бога верю, отношу себя к Исламу
	- 3

	- в Бога верю, отношу себя к прочим конфессиям
	- 5


Почти половина опрошенных студентов (47%) считают себя православными. Данный факт вполне можно считать одним из аргументов в пользу сотрудничества вуза и РПЦ, но с одной оговоркой. Почему студенты, у которых практически отсутствуют признаки канонического религиозного поведения, ассоциируют себя именно с православием. Что это – дань моде, исторической традиции («русский значит православный»)? На наш взгляд, это, прежде всего, может быть связано с религиозностью их родителей. Не последнюю роль в самоопределении опрошенных мог сыграть также и тот факт, что почти все они когда-то прошли обряд крещения. Так на вопрос «Крещены ли Вы?» утвердительно ответили 97% опрошенных из группы православных. Вполне возможно, большинство таких студентов мысленно ставят знак равенства между понятиями «крещенный» и «православный».

Как показывают многочисленные социологические опросы, посвященные проблеме религиозности российского населения, за самоназванием «православный» редко стоит нечто большее, чем просто слова. Как правило, среди людей, считающих себя православными крайне мало тех, кто старается соблюдать хотя бы основные предписания Православной Церкви. Например, православному христианину предписано посещать храм каждое воскресение и во все великие праздники. Опрос показал, что из опрошенных студентов, считающих себя православными, только каждый десятый (10%) посещает церковь регулярно, каждый двенадцатый (8%) – раз в месяц и чаще, и лишь двое из каждой сотни (2%) – каждую неделю. Подавляющее же большинство таких респондентов либо вообще не бывают в Храме (6%), либо посещают его, но нерегулярно (77%). 
Конечно, эту группу студентов нельзя назвать добросовестными прихожанами, а скорее (на манер протодиакона Русской Православной Церкви, профессора Московской духовной академии Андрея Кураева) – «захожанами». Но факт остается фактом – они, все же, приходят в храм. Другой вопрос, с какой целью? Чтобы как-то прояснить этот вопрос мы спросили студентов: «Если вы редко бываете в Церкви, то в эти редкие случаи, что служит поводом к его посещению?». Как выяснилось в опросе «Урал-ВУЗ-2011», список поводов к посещению храма у группы православных студентов весьма обширен (% от общего числа опрошенных 680 чел.):

	- желание помолиться (в тяжелой жизненной ситуации; перед важным делом)
	78

	- желание исповедаться и причаститься
	74

	- «большие» церковные праздники (Рождество, Пасха и др.)
	71

	- отпевание усопшего
	66

	- желание поговорить (посоветоваться) со священником
	65

	- крещение детей
	58

	- желание хотя бы ненадолго отвлечься от повседневной суеты
	54

	- венчание новобрачных
	53 

	- другое
	49


Известно, что в православии к числу восьми греховных страстей отнесены: чревоугодие, блуд, сребролюбие, гнев, печаль, уныние, тщеславие, гордыня. Грех для христиан – это не просто проступок или провинность, но и само желание не следовать заповеданному; а также нечто, противоречащее человеческой природе (ведь человек создан по образу и подобию Божию), порочность человеческого существа, проявление его падшей природы, которую он приобрёл при грехопадении.
	[image: image4.png]



	Трактовка приоритетов государственных интересов. Закон. Права. Политика. Суверенитет.

	
	САНКТ-ПЕТЕРБУРГ, 27 июня 2024 (ТАСС). Законопроект, запрещающий идеологию child-free (отказ от детей), разрабатывается в России. Об этом сообщил заместитель министра юстиции Всеволод Вуколов.

	Заместитель министра юстиции Всеволод Вуколов считает, что законы «должны быть инструментами для того, чтобы защитить ценности» РФ. «Что касается вопросов, связанных с идеологией. Мы с вами сейчас активно готовим законопроекты по недопущению распространения child-free, когда кто-то говорит о том, что не надо сегодня девушкам, особенно молодым, рожать, можно обойтись и без детей. Таких идеологий, так сказать экстремистской направленности, сегодня много», - сказал он на сессии «Семья: сохранить, нельзя потерять» в рамках Петербургского международного юридического форума. Вуколов уточнил, что законопроекты подготовлены и будут прорабатываться с экспертным сообществом. По его словам, надо построить такую законодательную систему, которая бы противостояла всем этим течениям на территории Российской Федерации и тех стран, которые разделяют ценности России. «Эти законы должны прорабатываться, продвигаться. И они должны быть инструментами для того, чтобы защитить наши ценности. Вот в чем состоит основная задача», подчеркнул замминистра (см.: В России готовится законопроект, запрещающий идеологию child-free. . – https://news.mail.ru/politics/61698223 (дата обращения: 27.06.24)).


С точки зрения православия – пишет протоиерей Серафим Слободской, – «Грех, или зло есть нарушение закона Божия. Грех – это «причиняемый себе вред, объективно возникающий вследствие нарушения законов нормального человеческого существования. Грехом человек отдаляет себя от Бога. Исполнение заповедей необходимо не Богу, а человеку. Последствия причиненного себе вреда называют наказанием, а страдание от последствий – воздаянием. Греховные помыслы суть искушения» [14]. Осознают ли такую тесную взаимосвязь «грех-наказание» уральские студенты? Мы спросили у студентов «Верите ли Вы в то, что Бог наказывает людей за их прегрешения?». Утвердительно ответили чуть больше половины опрошенных (52%), отрицательно – каждый четвёртый-пятый (22%). Остальные 26% затруднились ответить на вопрос. 
Логично было бы предположить, что наши респонденты, давшие утвердительный ответ, будут стараться (склонны) избегать тех поступков, за которыми, на их взгляд, «последует кара божья». Однако, по мнению многих священников, сегодня слово «грех» «постепенно лишается своего истинного содержания, и в результате воспринимается как нечто запретное, но чрезвычайно привлекательное, что очень хочется совершить, хотя по непонятным причинам это очень не нравится Богу».

Для того чтобы прояснить представления молодежи о грехе, в исследовании студентам задавался вопрос: «Какие из перечисленных поступков, действий, на Ваш взгляд являются грехом?». Вот какие мы получили ответы (% от общего числа опрошенных в группе; в числителе – массив в целом – 680 чел.; в знаменателе – студенты, причисляющие себя к православию – 330 чел.): 
а) «тяжкий грех»

	- убийство 
	 89 / 93

	- самоубийство 
	 80 / 84

	- аборт
	 72 / 78

	- проституция
	 64 / 72

	- измена (жене / мужу) 
	 61 / 66

	- гомосексуализм 
	 52 / 56

	- употребление легких наркотиков
	 50 / 63


б) «грех средней тяжести»

	- ложь в личных интересах 
	 43 / 51

	- пьянство 
	 43 / 50

	- употребление матерных слов
	 25 / 36

	- развод в семье
	 25 / 34

	- курение
	 25 / 33


в) практически «не грех»

	- посещение стриптиз-бара
	 13 / 20

	- половые отношения до вступления в брак для ДЕВУШКИ
	 13 / 19 

	- половые отношения до брака для ЮНОШИ
	 9 / 13

	- сокрытие доходов от налоговой инспекции
	 12 / 14


Учитывая, что все перечисленные в таблице варианты действий с точки зрения Православной Церкви в большей или меньшей степени являются грехом, то ответ на первый, поставленный нами вопрос напрашивается сам собой – представления студенческой молодежи о грехе в целом весьма далеки от канонических правил Православной Церкви. Для заинтересованного и компетентного читателя, приведённые в таблице данные, на наш взгляд, являют серьёзный предмет для размышлений о состоянии не только духовной культуры и морали передового, наиболее образованного отряда российской молодёжи – студенчества [8].
Исследование показало, что соотносительная разница ценностных ориентаций и нравственных оценок большинства асоциальных проявлений в различных социально-демографических группах весьма незначительна. Так, «пьянство» не считают грехом 57% всех опрошенных студентов, в том числе 50% – «православные». Небезынтересны и данные ответов на этот же вопрос двух групп студентов: мужчин и женщин. «Аборт» считают грехом – 66 % мужчин-респондентов и 78 % – женщин; «Гомосексуализм» – соответственно – 64 / 41 %%; «Проституция» – 59 / 69 %%; «Измена (жене/мужу)» – 57 / 65 %%; «Пьянство» – 37 / 48 %% и т.д. [1].
В связи с этим, нам представляется, что сегодня особо актуально воззвание к человечеству Святейшего Патриарха Кирилла и Папы Римского Франциска, озвученное ими в совместно подписанной 13 февраля 2016 г. Декларации: «Православные и католики, разделяя одно и то же представление о семье, призваны свидетельствовать о семье как пути к святости, являющем верность супругов по отношению друг к другу, их готовность к рождению и воспитанию детей, солидарность между поколениями и уважение к немощным. Семья основана на браке как акте свободной и верной любви между мужчиной и женщиной… Брак – это школа любви и верности. Мы сожалеем, что иные формы сожительства ныне уравниваются с этим союзом» [11].
Кратко обратимся к генезису явления. Согласно результатам социологических исследований, проводимых, в частности Социологическим центром Ю. Левады и Институтом социально-политических исследований (ИСПИ) РАН, динамика религиозности в стране в течение последнего десятилетия XX – первые годы XXI в. имела тенденцию к экстенсивному росту. Количество людей, с большей или меньшей определенностью относящих себя к верующим, в течение 1990-х гг. возрастало и к концу века составило от 70 до 74% взрослого населения страны (1(.

Однако говорить о «религиозном возрождении» в России в постсоветский период как феномене духовной жизни общества, как характеристике массового сознания преждевременно. Одно лишь доказательство: 450 уральских студенток УрФУ в опросе «Урал-ВУЗ-2015» попросили из 16 жизненных ценностей, к которым стремится человек выбрать 7-8 наиболее важных для них лично. Вот как распределились ответы. Первые 8 мест заняли следующие жизненные ценности (% от общего числа опрошенных – 450 чел.): 
	- материальное благополучие
	- 83

	- хорошая семья
	- 61

	- интересная работа
	- 48

	- стремление прославиться
	- 42

	- профессиональная карьера
	- 38

	- хорошие отношения с родителями
	- 34

	- хорошие товарищи, верные друзья
	- 29

	- профессиональное признание коллег
	- 28


Последние три места (14, 15 и 16) заняли соответственно следующие жизненные ценности: «уважение со стороны людей» – 12 %; «комфортные условия работы» – 8 %; «вера в Бога» – 0,7 % (3 студентки из 450 опрошенных).
Нужно признать, что в действительности имеет место интенсивное возрождение религиозных институтов, выражающееся в количественном росте религиозных объединений, духовных школ, развертывании издательской деятельности и т.п. Религиозность же тех, кто считает себя верующим, часто имеет ситуативный характер, в ней проявляется скорее не устойчивая мировоззренческая позиция, а умонастроение, отличающееся значительной подвижностью. Нередко люди называют себя православными или мусульманами, воспринимая эти религии как существенный элемент культурной традиции того народа, к которому они принадлежат.

	[image: image5.png]



	Трактовка приоритетов государственных интересов.

Закон. Права. Политика. Суверенитет.

	
	Документ принят Архиерейским Собором Русской Православной Церкви 4 февраля 2013 года.

	Церковь неустанно заботится об укреплении семьи как богоустановленной ценности («И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею» Быт 1:27-28). Пятая Заповедь Божия гласит: «Почитай отца твоего и мать твою, [чтобы тебе было хорошо и] чтобы продлились дни твои на земле, которую Господь, Бог твой, дает тебе» (Исх. 20:12). Бог дал власть родителям над своими детьми. В Священном Писании читаем: «Господь возвысил отца над детьми и утвердил суд матери над сыновьями» (Сир. 3:2). Апостол Павел призывает: «Дети, будьте послушны родителям вашим во всем, ибо это благоугодно Господу. Отцы, не раздражайте детей ваших, дабы они не унывали» (Кол. 3:20-21). Церковь, утверждая, что духовно здоровая семья – важнейшая основа благополучия общества, открыта к сотрудничеству с государством и различными общественными силами в вопросах защиты семьи и детства.

Острыми проблемами современного общества являются большое количество брошенных детей; попрание семейных ценностей, в том числе под влиянием средств массовой информации и коммуникации, пропагандирующих пороки и потребительские интересы; рост количества сексуальных преступлений против детей; распространение детской порнографии. Церковь поддерживает усилия государства, направленные на защиту детей от преступных посягательств, в тех случаях, когда родители сами не могут или не стремятся защитить детей, даже если это приводит к лишению родительских прав как к самой крайней мере. В случае, если передача ребенка на воспитание лицам, не являющимся его родственниками, неизбежна, необходимо обеспечить преемственность его воспитания в религиозном и культурном отношении.

Вместе с тем Церковь утверждает, что государство не имеет права на вмешательство в семейную жизнь, кроме случаев, когда существует доказанная опасность для жизни, здоровья и нравственного состояния ребенка, и когда эту опасность нельзя устранить через помощь родителям и через методы убеждения. При этом действия государственных органов должны быть основаны на четких и однозначных правовых критериях. Именно родители должны определять методы и формы воспитания детей в границах, очерченных необходимостью обеспечения жизни, здоровья и нравственного состояния ребенка. Это является Богом предначертанным правом и обязанностью родителей. Недопустимо, чтобы вмешательство государства в жизнь отдельных семей, которое видится оправданным лишь в исключительных ситуациях, приводило к подрыву института семьи прямым государственным или поощряемым государством общественным регулированием семейных процессов, к ограничению стремления родителей воспитывать детей в традиционных культурных, религиозных, социальных и иных ценностях (см.: Позиция Русской Православной Церкви по реформе семейного права и проблемам ювенальной юстиции. – http://www.patriarchia.ru/db/text/2774805.html, дата обращения: 21.08.24).


Сегодня всё чаще можно слышать утверждения о том, что российское общество переживает духовно-нравственный кризис. Несомненно, сложившееся положение является отражением перемен, произошедших в общественном сознании и государственной политике. Российское государство лишилось чёткой и однозначной официальной идеологии, а общество – духовных и нравственных идеалов. В результате этого резко ослабла роль институтов социализации подрастающих поколений (в первую очередь, семьи, школы, системы профессионального образования) рассогласованность усилий которых привела к ограничению возможностей полноценного социально-гражданского становления и «размытости» духовно-нравственных ориентиров молодежи. 
По мнению ряда исследователей, которое мы разделяем, произошло усиление роли Русской Православной Церкви, которая за последние двадцать лет из «пережитка прошлого» и фактора негативной социализации, с которым «нужно бороться», превратилась в один из ощутимых источников российской духовности. Государство обратило внимание на позитивную, примиряющую и объединяющую роль Церкви – носительницы общечеловеческих, общемировых ценностей, а церковь обратилась к государству за поддержкой в достижении определенных социальных, просветительских и религиозных целей.
В документе под названием «Основы социальной концепции Русской Православной Церкви» перечислены более пятнадцати «областей соработничества» Церкви и государства, некоторые из которых тесно связаны с проблемами социализации и духовно-нравственного воспитания молодежи. Одной из таких областей является сотрудничество Церкви и высшей школы, имеющее давнюю традицию и прервавшееся в годы революции. 
Вместе с тем, наши исследования позволяют сделать вывод о существенном противоречивом характере религиозности студенческой молодежи. Может ли это служить поводом к отказу сотрудничества вуза и Церкви? На наш взгляд – нет. Уральская студенческая молодежь (не исключением здесь являются и студенты других регионов России) занимает достаточно открытую позицию по отношению к религии, вообще, и по отношению к Церкви, в частности, и во многом готова к диалогу с её представителями. Однако эффективность такого диалога будет во многом зависеть от формы сотрудничества, которую выберет администрация и общественные организации каждого конкретного вуза. 
В заключении, хотелось бы отметить, что данная статья является попыткой обрисовать один из аспектов взаимодействия Высшей школы и Православной Церкви – социализация и духовно-нравственное воспитание студенческой молодежи. Но перед нами стоит еще ряд вопросов, на которые до сих пор нет научно обоснованных ответов: Как «приживутся» религиозные компоненты в вузах? Какие последствия будет иметь это нововведение? Действительно ли взаимодействие вуза и Церкви будет способствовать нравственному оздоровлению студенческой молодежи?

Вопросы не столь просты и однозначны, ибо их решение должно основываться не на преимущественной реализации амбиций государства или РПЦ. Здесь поставлены «на кон» процесс и результаты формирования гражданской зрелости, моральных устоев и профессионализма будущих молодых специалистов российского социума. Одним словом – будущее России.
Закончить нашу статью хотелось бы мыслью одного из наших соотечественников: «…вот это вы, нынешняя молодежь. Вы, кроме тела, ничего не видите. В наше время было не так. Чем сильнее я был влюблен, тем бестелеснее становилась для меня она. Вы теперь видите ноги, щиколки и еще что-то, вы раздеваете женщин, в которых влюблены, для меня же, как говорил Alphonse Karr, – хороший был писатель, – на предмете моей любви были всегда бронзовые одежды. Мы не то что раздевали, а старались прикрыть наготу, как добрый сын Ноя». Эта мысль принадлежит Л.Н. Толстому.

Список литературы
1. Гараджа В.И. Социология религии. – М.: ИНФРА-М, 2005; Мчедлов М.П. О религиозности российской молодежи // Социологические исследования. 1998. – № 6. - С. 107-111.

2. Дайджест новостей домовых храмов (1-15 ноября 2005). – http://www.taday.ru/text/34756.html. (дата обращения: 22.5.12).

3. Легейдо В. Новая искренность: как зумеры относятся к религии и ищут свои варианты веры – https://www.forbes.ru/forbeslife/509765-novaa-iskrennost-kak-zumery-otnosatsa-k-religii-i-isut-svoi-varianty-very (дата обращения: 14.08.24)).
4. Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 8. – С. 119.

5. Об отношении рабочей партии к религии (13 (26) мая 1909 г.) // Ленин В.И. Полное собрание сочинений. 5-е изд. – М.: Издательство политической литературы, 1964-1981. – Т. 17. – С. 418.

6. Рой О. 1965 Цитаты о вере. – https://ru.citaty.net/tsitaty-o-vere (дата обращения: 19.08.24).

7. Павлов Б.С. Девиантная субкультура уральских тинейджеров и общественная безопасность в регионе // Управленец. 2013. – № 5. – С. 74-78.

8. Павлов Б.С. Над опасным «социальным Придоньем» (о девиантной субкультуре подростков) // Социологические исследования. 2013. – № 2. – С. 69-80.

9. Павлов Б.С., Попов В.Г. Религия и Атеизм на Среднем Урале: Общественное мнение. (Информационные материалы). – Свердловск: Институт экономики УНЦ АН СССР, 1990. 
10. Павлов Б.С. Предбрачное поведение уральской молодежи // Россия и современный мир. 2013. – № 3. – С. 144-153.

11. Павлов Б.С., Разикова Н.И. «Отцы и дети» в городской семье: общение или отчуждение // Дискуссия. 2012. – № 10. – С. 110-119.

12. Павлов Б.С., Разикова Н.И., Сентюрина Л.Б. социализация и религиозность уральской молодёжи // Культура, личность, общество в современном мире: методология, опыт эмпирического исследования. сборник материалов конференции / Ред. колл.: Грунт Е.В., Меренков А.В., Рыбцова Л.Л., Старшинова А.В. 2016. – С. 1855-1871.
13. Полный текст декларации Патриарха Кирилла и Папы Римского Франциска. – http://www.ural.kp.ru/daily/26493.5/3361794/

14. Протоиерей Константин Гипп. Грех – болезнь или преступление? // Сайт Православного журнала «Фома». – http://www.foma.ru (дата обращения:14.6.12).

15. Сигнаевская О.Р. «Мир человека» в условиях возрождения религиозной культуры: философско-антропологический аспект // Дискуссия: журнал научных публикаций. – Екатеринбург, 2011. – № 9. – С. 80-83.

16. Татаркин А.И., Павлов Б.С., Берсенёв В.Л. Академическая наука и население региона: опыт конкретного социологического исследования // Вестник Челябинского государственного университета. 2011. – № 36. – С. 5-12.[image: image6.wmf]
� В настоящее время на его базе сформирован Уральский Федеральный университет им. Первого Президента России Б.Н. Ельцина. 


� «Перестройка» – общее название, используемое для обозначения кардинальных перемен в экономической и политической структуре СССР, инициированных генеральным секретарём ЦК КПСС Михаилом Сергеевичем Горбачёвым в 1985 (де-факто 1987-1991 гг.).





31

