
Косиченко А.Г.
д.филос.н., профессор, гл.н.с. Института философии, политологии и религиоведения Министерства науки и высшего образования Республики Казахстан

ИСКУССТВЕННЫЙ ИНТЕЛЛЕКТ В КОНТЕКСТЕ СООТНОШЕНИЯ КУЛЬТУРЫ И ЦИВИЛИЗАЦИИ [footnoteRef:1] [1:  Статья подготовлена в рамках финансирования КН МНВО РК (ПЦФ BR21882302-OT-23 «Казахстанский социум в условиях цифровой трансформации: перспективы и риски»).] 


Ключевые слова: культура, цивилизация, искусственный интеллект, технологии, интеграционные процессы, человек, государство. 
Keywords: culture, civilization, artificial intelligence, technology, integration processes, man, state.

Интеграционные процессы наталкиваются на множество реалий, становящихся препятствием на пути интеграции. Часть из таких реалий лежит на поверхности, другая их часть не столь очевидна, хотя их роль в усложнении интеграционных процессов не менее значима. Если к числу первых можно отнести, например, существенную разницу в экономическом развитии, ставящую государства в неравное положение относительно друг друга и продуцирующую неравенство в их взаимоотношениях; желание больше получить от интеграции, чем внести в нее, то ко второму кругу реалий, осложняющих интеграцию, отнесем недоверие стран и государств друг к другу, сложившееся в историческом процессе; различное содержание традиционных культур в разных странах; несхожее, иной раз противоположное, реагирование на вызовы разного рода, на которые страны вынуждены каким-то образом реагировать.
Вызовами, в свою очередь, могут быть и не противоречия между странами, и не угрозы их суверенитету. Вызовами могут стать новые реалии и новые феномены, возникающие в ходе развития человечества. Например, такой заметный и неоднозначный процесс как цифровизация и развитие искусственного интеллекта. Одни страны преуспевают в развитии этих новых реалий, являются лидерами, инициаторами и активными субъектами развития, другие отстают. Уровень развития искусственного интеллекта в разных странах зависит не только от экономической и технологической мощи стран, но и от таких факторов как специфика культур этих стран и от их цивилизационной принадлежности. 
Когда культура страны, особенно традиционная ее культура, принимает идеологию искусственного интеллекта, то эта технология способна достаточно быстро реализовываться и развиваться, конечно, при финансовой и технологической поддержке государства. Когда же искусственный интеллект вызывает подозрения в отношении его мировоззренческой и идейной составляющей – обосновано это подозрение или нет – общество заметным образом отторгает этот феномен. Тем более, что некоторые страны считают, что вся сфера цифровизации является новой формой колониализма, когда развитые страны закрепощают более слабые средствами цифровизации. 
В последние десятилетия в мире возникли неоднозначные феномены, которые, с одной стороны, являются как бы естественным развитием ранее имеющихся, а с другой, вызывают настороженность. На наш взгляд, к таким феноменам относится и искусственный интеллект – новая, быстро прогрессирующая реальность, содержащая двусмысленные аспекты и проявившая неоднозначные тенденции. Никто не станет возражать против искусственного интеллекта в качестве средства, повышающего эффективность деятельности человека. Но для этого надо соотносить каждый шаг в развитии искусственного интеллекта с интересами человека и общества и удерживать его именно в этих границах. Творцы же современной реальности наделяют искусственный интеллект большим значением, чем это присуще подчиненному элементу человеческого бытия. Он становится не просто новой реальностью, но новой идеологией, новым мировоззрением, причем мировоззрением, претендующим на господствующую роль. 
Процессы развития искусственного интеллекта идут с нарастающей скоростью и становятся глобальным трендом. При этом сущность этих процессов во многом не проявлена, в силу чего искусственный интеллект описывают то в радужных, то в мрачных тонах. Одни исследователи считают, что он ведет к полной формализации человечества и несет ему беды. Другие восторженно ожидают от него новых горизонтов развития мирового сообщества и разнообразных благ. Искусственный интеллект меняет устоявшиеся взаимоотношения между культурными феноменами, переформатирует содержание устоявшихся мировоззренческих систем, трансформирует понятия, в которых человек отображает мир.
Искусственный интеллект имеет два пласта: технологический, являющийся естественным этапом развития информационных технологий и идейно-мировоззренческий, имеющий целью построения нового мирового порядка и трансгуманистическую трансформацию человека. Идеологи трансгуманизма сознательно и специально смешивают эти два пласта в содержании цифровизации, прикрывая свои антигуманные намерения необходимостью прогресса и технологического развития. Цифровизация поэтому остается для огромного большинства людей сферой малопонятной, что, с одной стороны, естественно, так как она – процесс по многим параметрам новый. Но с другой стороны, неясность процесса цифровизации во многих отношениях настораживает. «Когда человек начинает пользоваться тем, сущности чего он не знает, он помещает себя в сомнительное пространство своего существования, которым не способен по-человечески управлять. Человек создал пространство сети, но не освоил его; это пространство не нормировано человеком, не обжито и не одухотворено им, а, значит, оно опасно в мировоззренческом и духовном отношении, так как неосвоенная человеком, но уже включенная в практическую деятельность новая реальность, может содержать неожиданные для человека разрушающие его «мины замедленного действия». [footnoteRef:2]  [2:  Косиченко А.Г. Человек и его ценности в виртуальном пространстве // Социальная реальность виртуального пространства: материалы III Международной научно-практической конференции. – Иркутск: Издательство ИГУ, 2021. – С. 37.] 

Искусственный интеллект в его негативных проявлениях способен кардинально изменить сущность человека. Искусственный интеллект, при негативном его развитии, смещает содержание личности в формальную сторону в силу того, что с точки зрения цифровизации лишь то содержание личности, какое может быть отображено в «цифре», является значимым. Ставится задача отождествить человека с некоей совокупностью формальных признаков, которые можно затем заменить цифрами. Искусственный интеллект качественно меняет реальность человека, вытесняя из нее глубоко человеческое содержание. «Процессы цифровизации превращают личность человека в товар, идентифицируемый информационными системами по набору параметров, используют индивида как управляемый биообъект. Для управления жизнедеятельностью человека необходим только набор его персональных данных. В таких условиях обесценивается сама сущность человеческой жизни».[footnoteRef:3]  [3:  Казачек Н.А. Захарова Е.Ю. Социальные риски цифровой экономики // Гуманитарный вектор. – 2020. – Т. 15, № 4. – С. 36.] 

Цифровизация порождается вполне определенным мировоззрением. И, в свою очередь, порождает свое мировоззрение, античеловеческое по существу. Это мировоззрение исходит из убеждения в беспредельной мощи человека и его обязанности активно перестраивать собственную природу. Это видение человека можно было бы считать даже гуманным, так как человек, действительно, трансцендирующее существо, и в идеале его мощь в самом деле беспредельна, но все дело в том, к какому идеалу стремится человек, в чем его мощь и каковы цели. Развитие в рамках цифровой реальности сужает духовное пространство человека, в итоге элиминирует духовность, деформирует свободу человека, и в этом контексте все «развитие» человека антигуманно и потому бессмысленно.
Вызовы и риски, исходящие от искусственного интеллекта, в аспекте его бездуховности и формализации, агрессивной цифровизации и перевода личности человека в «цифру» стали осознаваться в ряде стран уже на государственном уровне. Так, в России после ежегодной встречи с главой государства в конце 2020 года Совету по правам человека при Президенте РФ было поручено разработать базовый документ в сфере обеспечения прав граждан в цифровом пространстве. Этот документ в настоящее время разработан и проходит серию обсуждений. Вот его основные тезисы. «Человек может добровольно отказаться от вовлечения в цифровое взаимодействие с государством и потребовать забвения в киберпространстве. Искусственный интеллект не допустят до принятия важных решений, а на основе персональных данных запретят формировать социальные рейтинги граждан», – говорится в данном документе. «Целью документа является нахождение разумного баланса между стремительным развитием информационных технологий, цифровой трансформацией экономики и государственного управления и сохранением прав и свобод человека и гражданина….Цифровой суверенитет подразумевает право человека полностью или частично отказаться от вовлечения в цифровое взаимодействие, иметь возможность осуществлять свои права с государством и обществом вне цифрового пространства….Нужно ввести запрет на создание систем социального рейтингования – никакие ограничения прав на основе рейтингов, идентификации и так далее не должны будут допускаться…. Глобальный уход в «цифру» расширяет возможности манипулирования общественным сознанием, он грозит возникновением новых, потенциально опасных социальных явлений и массовым распространением в киберпространстве деструктивного контента». [footnoteRef:4]  [4:  В России может появиться Цифровой кодекс. Россиян хотят защитить от опасностей цифрового мира. – https://ruskline.ru/news_rl/2022/08/23/v_rossii_mozhet_poyavitsya_cifrovoi_kodecs] 

Что же? Надо ли по мере сил противостоять развитию искусственного интеллекта как процессам крайне опасным для будущности человека, процессам, подменяющим его творческую сущность на плоское и бездуховное существование в качестве подсобного для искусственного интеллекта существа? Думается, такое противостояние невозможно, и не нужно в концептуальном смысле. Что потребно, так это сознательное удержание искусственного интеллекта в границах его изначальной и естественной для него цели и сущности – быть современным арифмометром, или, если угодно, совершенными бухгалтерскими счетами, и не более того. Могут возразить и сказать, что развитие техники и технологий не остановить, и нелепо задавать им границы развития; искусственный интеллект будет развиваться в соответствии со своими возможностями. Да это так, но человек обязан контролировать развитие своей технологической мощи, если не хочет утратить своих глубинных определенностей, связанных с культурой, нравственностью и духовностью, а искусственный интеллект как раз на них и посягает. 
И вот здесь мы подходим к вопросу о том, к какой области человеческой деятельности – к культурной или к цивилизационной относится искусственный интеллект? Могут поставить вопрос: культура и цивилизация теснейшим образом связаны, и надо ли их разводить? Это так, они связаны, но сущностно различны, и потому поставленный вопрос далеко не праздный: культура освящена и духом, и традициями, а цивилизация, хотя и мощна, но не имеет высокого духовного статуса и подвержена оправданной критике, особенно западная цивилизация. И от того, к какой сфере – культуре или цивилизации, относится искусственный интеллект – зависит его статус и способность его быть то ли связующим звеном между цивилизациями и культурами (а от этого, в свою очередь, зависят его возможности быть важным элементом диалога идентичностей и фактором интеграции народов, стран и государств), то ли линией разлома между развитыми странами и странами догоняющего развития. В самом деле, искусственный интеллект активно развивается в странах технологически развитых, богатых, осуществляющих пятую технологическую революцию. А иные страны, хотя и стремятся развивать информационные технологии, но объективно отстают. Не является ли специфика культуры этих, отстающих в развитии искусственного интеллекта стан, одной из причин подобного отставания? И всякая ли цивилизация развивается одинаково в отношении высоких технологий и, в частности, в отношении искусственного интеллекта? 
В чем состоит основное отличие культуры от цивилизации? Мы считаем, что лучше Н.А. Бердяева никто не ответил на этот вопрос, поэтому приведем цитату из него, может, излишне длинную, но очень содержательную. «Культура и цивилизация – не одно и то же. Культура родилась из культа. Истоки её – сакральны. Вокруг храма зачалась она и в органический свой период была связана с жизнью религиозной. Так было в великих древних культурах, в культуре греческой, в культуре средневековой, в культуре раннего Возрождения. Культура – благородного происхождения. Ей передался иерархический характер культа. Культура имеет религиозные основы. Это нужно считать установленным и с самой позитивно-научной точки зрения. Культура – символична по своей природе. Символизм свой она получила от культовой символики. В культуре не реалистически, а символически выражена духовная жизнь. Все достижения культуры по природе своей символичны. В ней даны не последние достижения бытия, а лишь символические его знаки. Такова же и природа культа, который есть прообраз осуществленных божественных тайн. Цивилизация всегда имеет вид parvenu. В ней нет связи с символикой культа. Её происхождение мирское. Она родилась в борьбе человека с природой, вне храмов и культа. Культура есть явление глубоко индивидуальное и неповторимое. Цивилизация же есть явление общее и повсюду повторяющееся. Переход от варварства к цивилизации имеет общие признаки у всех народов, и признаки по преимуществу материальные, как, например, употребление железа и т.п. Культура же древних народов на самых начальных ступенях своих очень своеобразна и неповторимо индивидуальна, как культура Египта, Вавилона, Греции и т. п. Культура имеет душу. Цивилизация же имеет лишь методы и орудия».[footnoteRef:5]  [5:  Бердяев Н. Философия неравенства // Бердяев Н.А. Философия свободы. – Харьков: Фолио; М.: АСТ, 2002. – С. 699-700.] 

В этом фрагменте дана глубокая характеристика культуры и цивилизации в их сущности и в их взаимосвязи. Несколько смягчает имеющиеся во фрагменте противопоставление культуры и цивилизации широко известный тезис о том, что «культура лежит в основании цивилизации и что цивилизация является телом культуры». Но, как бы то ни было, разделение культуры и цивилизации в их принципиальной инаковости, которое концептуально показал Н.А. Бердяев, позволяет отнести всю проблематику цифровой реальности целиком к сфере цивилизации. Истинная и глубокая культура не приемлет реалий, подобных искусственному интеллекту, как бесчеловечных в своей основе, и это-то неприятие и провоцирует настороженность к нему со стороны многих людей и целых сообществ. Отсталость в развитии искусственного интеллекта большинства стран мира может быть объяснена, как ранее упоминалось, не только их технологической отсталостью, но и культурным неприятием всего того, что несет с собой искусственный интеллект, и в первую очередь, формализацией жизни человека, сведением содержания его личности к цифровому референту, утратой духовных измерений его бытия. 
Можно сказать больше: культура и цивилизация по-разному воспринимают новую реальность, возникающую в современном мире. Цивилизация позитивно воспринимает почти все новое и «прогрессивное», цифровизацию в том числе и органично включает ее в свое тело. А культура относится ко многим новым феноменам настороженно вследствие того, что она соотносит эти новые феномены со смыслом жизни человека и с глубокими измерениями его духовности. И далеко не все возникающие феномены отвечают этим критериям – часть из них оказываются в жестком противоречии и со смыслом жизни, и с духовностью в ее высших проявлениях.
Из всего этого можно сделать довольно парадоксальный вывод: культура многого не принимает из новейших реалий современности, а цивилизация, напротив, принимает почти все, и потому интеграционные процессы, базирующиеся на общих и даже всеобщих основаниях, должны, казалось бы, опираться на цивилизационную общность, и с трудом могут опираться на культуры, но – вот парадокс – если в культурной сфере мы имеем диалог культур, который может быть положен в основу интеграционных процессов, то цивилизационный диалог затруднен господством одной (западной) цивилизации, и на это препятствие натыкаются интеграционные инициативы. Наше обращение к искусственному интеллекту позволило увидеть этот парадокс во всей его полноте, и, если мы действительно заинтересованы в реальной интеграции, надо данный парадокс концептуально разрешить. 
7
